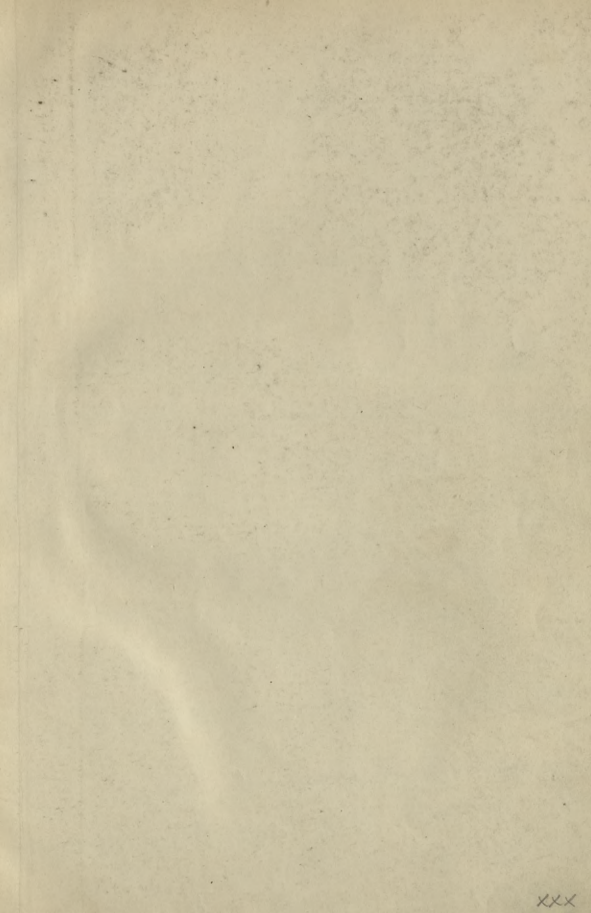
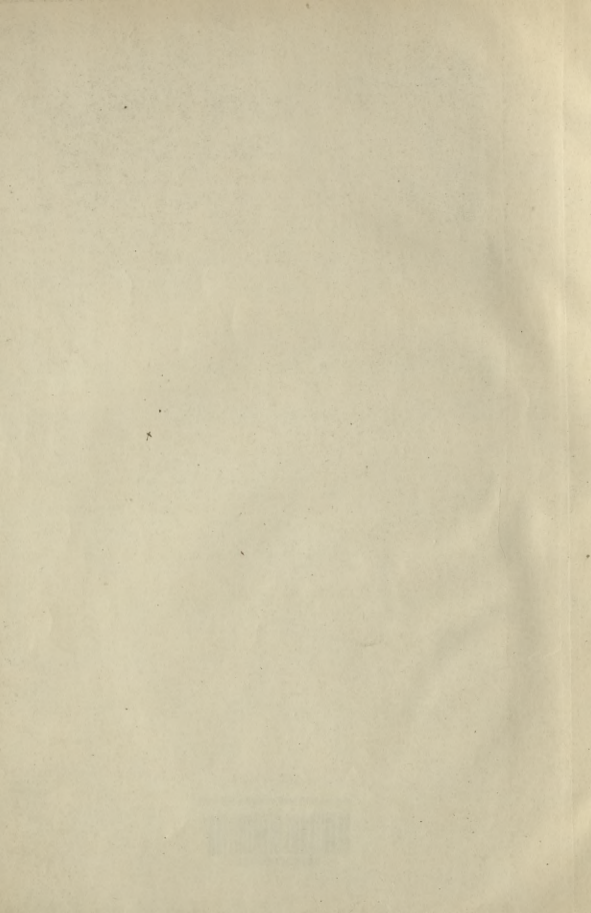
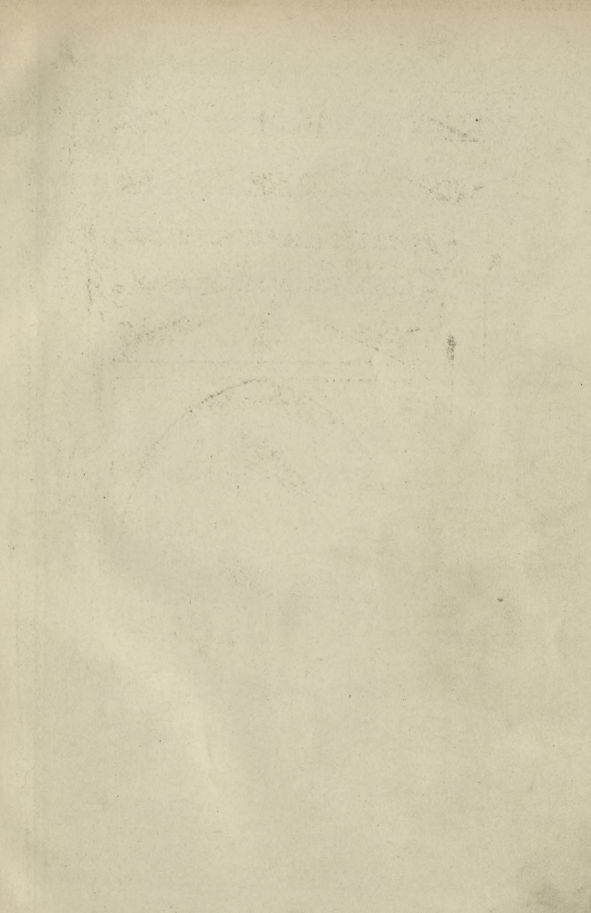


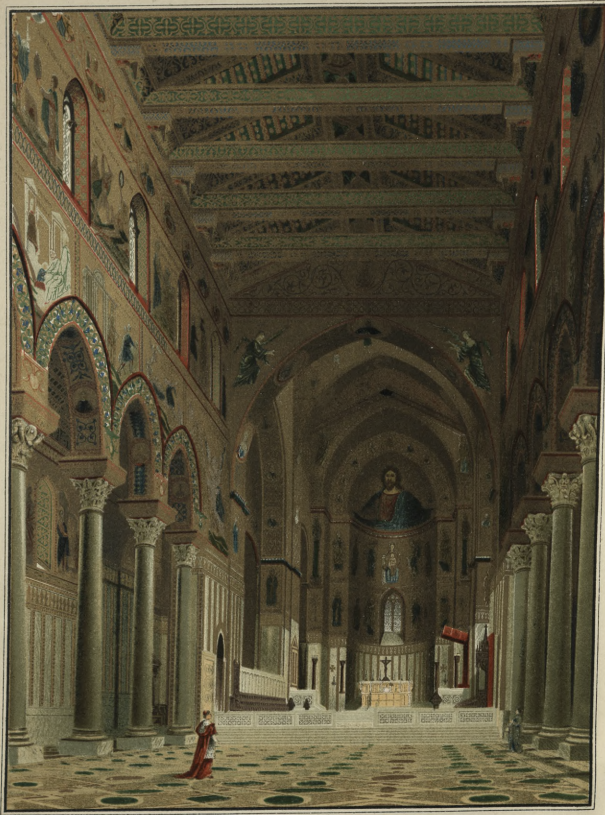
Biblioteka Politechniki Krakowskiej











Springer, Kunstgeschichte, II.

E. A. Seemann, Leipzig.

## Handbuch

Runstaeschichte

Unton Springer,

der Grundzüge der Kunftgeschichte

Illustrierte Unsgabe.

11.

Das Mittelalter

Albbildungen im Cert und drei garbendrucken



Leipzia

Derlag von E. U. Scemann

1895.



# Handbuch

der

## Kunstgeschichte

pon

## Anton Springer

Dierte Auflage der Kunstgeschichte

Illustrierte Ausgabe.

II.

### Das Mittelalter

Mit 363 Ubbildungen im Text und drei farbendrucken



Leipzig

Derlag von E. U. Seemann

1895.



Das Recht der Uebersetzung wird vorbehalten.

## BIBLIOTEKA POLITECHNICZNA KRAKÓW

113866

Akc. Nr. 182149

BRU-13 382 | 2214

## Inhaltsverzeichnis.

|    |                        | 是一种,我们就是一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|----|------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| A. | A. Althriftliche Kunst |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    |                        | . Rom: Der Zusammenbruch der Antike S. 1. — Die Katakomben und ihr malerischer Schmuck S. 2. — Die Sarkophagskulpturen S. 9. — Kleinkunsk S. 13. — Der Kirchensbau S. 14. — Seine Entwickelung aus dem heidnischen Tempel S. 16. — Die Bazilika S. 17. — Die kirchliche Dekoration. Mosaikmalerei S. 20.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| m  | 2                      | 2. Oftrömisches Reich: Kultureinfluß des Orients S. 25. — Kirchenbauten in Sprien S. 26. — Oftrömische Architektur. Der Kuppelbau S. 28. — Die Sophienkirche in Konstantinopel S. 31. — Wosaiks und Miniaturmalerei S. 32.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|    | 3                      | 3. Ravenna: Das Grabmal Theodorichs. S. Apollinare nuovo. S. Apollinare in Classe. S. Bitale S. 33. — Mosaikgemälbe S. 35. — Sinkendes Kunstvermögen S. 37. — Plastik und Elsenbeinschnitzerei S. 40.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| B. | Die !                  | Scheidung der vrientalischen und veridentalen Kunst                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|    |                        | . Byzantinische Kunst: Allgemeine historische Gesichtspunkte S. 43. — Der Bilderstreit in Byzanz. Sein Einsluß auf die Miniaturmalerei S. 45. — Die byzantinische Architektur S. 47. — Die Mosaiken und die Kleinkunst S. 48. — Stellung der byzantinischen Kunst in der Geschichte S. 50.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|    | 2                      | 2. Die Kunst des Islam:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|    |                        | a. Syrien und Aegypten. Berhältnis zu fremden Kunstweisen S. 52. — Die Sachramoschee in Jerusalem und Moscheen in Kairo S. 54. — Die Arabeske S. 56.<br>b. Sizilien und Spanien. Der maurische Stil S. 59. — Die Woschee von Cordova. Die Alhambra S. 59. — Das Schicksal der arabischen Kunstwelt S. 62.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|    |                        | 5. Karolingische Kunst: Die Kunstibung im Bereich der Langobarden und Franken<br>S. 62. — Die Bauten Karls des Großen S. 64. — Bauthätigkeit der Benediktiner.<br>Fulda und St. Gallen S. 67. — Skulptur und Malerei. Die Ornamentik in der<br>Miniaturmalerei S. 68. — Evangeliarien und andere Handschriften mit Miniaturen<br>S. 70. — Elsenbeinreließ S. 79.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| C. | Die (                  | Entwickelung nationaler Kunstweisen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|    |                        | . Nordische Kunst im 11. und 12. Jahrhundert:<br>Berblassen der Tradition. Einfluß der Mönchsorden. Berändertes Wesen der Kunst-<br>übung. Romanische Kunst S. 80.<br>a. Romanische Baukunst. Das System der Bauweise S. 82. — Denkmäler auf                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|    |                        | beutschem Boden: In Sachsen (Duedlinburg, Hildesheim, Braunschweig) S. 90. — In Schwaben S. 94. — Die mittelrheinischen Dome (Speher, Mainz und Borms) S. 97. — Die Kirche von Schwarzrheindorf und die kölnischen Kirchen S. 101. — Andere rheinische Kirchen S. 105. — Die Dome zu Bamberg, Naumburg und Limburg S. 105. — Die Klosteranlagen der Cisterzienser (Maulbronn) S. 109. — Desterreich und das Elsaß S. 112. — Die westfälischen Hallenkirchen S. 113. — Der deutsche Korden S. 113. — Der houtsche Kirchen S. 114. — Der normannische Stil in England S. 117. — Romanischer Kirchenbau in Frankreich. Notre Dame zu Clermont. St. Front zu Perigueur. Notre Dame zu Koitiers S. 120. — Burgund: Bezelah, Clump, Dijon S. 123. — Die Normandie: Caen S. 124. — Spanien: Santiago de Compostella. Salamanca S. 126. |
|    |                        | b. Romanische Bildnerei und Malerei. Die Kunst unter Heinrich II. S. 128. —<br>Bischof Bernwards Kunstpslege in Hildesheim S. 130. — Erweiterung und nationale                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

Vertiefung des Stoffgebietes S. 131. — Das Kunsthandwerf. Goldschmiede (Grubenemail) und Erzgießer S. 134. — Die Teppichweberei S. 137. — Bildnerei und Bronzeguß in Deutschland. Die Externsteine S. 137. — Bandmalerei (Schwarzscheindorf. Hildesheim. Braunschweig) S. 141. — Spätromanische Skulptur in Deutschland. Bechselburg. Goldene Pforte zu Freiberg. Fürstenstandbilder in Bamberg und Naumburg S. 145. — Belgische und französische Skulptur S. 152.

#### 2. Die nordische Kunft im späteren Mittelalter:

a. Die Bankunst gotischen Stils. Die Gewölbebildung und das Strebespstem S. 154. — Der Grundriß S. 156. — Die Bildung von Pfeiler, Kapitäl und Bogen S. 158. — Die Fenster S. 159. — Die Architektur des Aeußeren. Fassade und Türme S. 162. — Polychromie S. 166. — Denkmäler im nördlichen Frankreich: Marienval. Noyon. Rheims. Chalons. St. Denis. Die Ste. Chapelle und Notre Dame zu Paris. Chartres. Amiens S. 167. — In Belgien: St. Gudule in Brüssel. Dom von Antwerpen S. 176. — In England: Canterbury, Salisbury. Lichsield. Westminsterabtei S. 177. — In Deutschland: Liebsrauenkirche in Trier. Elizabethenkirche in Marburg. Die Münster in Freiburg und Straßburg. Der Kölner Dom. Katharinenksirche zu Oppenheim. Dom zu Regensburg. Stephansdom zu Wien. Münster zu Ulm. Dom in Halberstadt S. 185. — Der nordische Backsteinbau. Marienkirche in Lübeck S. 203. — Die mittelalterlichen Burgen S. 208. — Die Marienburg S. 212. — Die Prosanarchitektur in den Niederlanden (Ppern. Brüssel. Löwen) und Deutschland (Lübeck. Braunschweig. Rostock) S. 215. — Der Holze und Fachwerksbau S. 223.

b. Bildnerei und Malerei. Wechselbeziehung zwischen gotischer Architektur und Skulptur S. 224. — Die Entwickelung der Skulptur in Frankreich, an den Kathedralen von Chartres, Amiens und Rheims S. 226. — Die Königsgräber in St. Denis S. 231. — Der Mosesbrunnen zu Dijon S. 233. — Die Deutsche Skulptur, an den Münstern zu Freiburg, Straßburg und Köln S. 233. — Die Glasmalerei in Frankreich und Deutschland S. 237. — Die Grabskulptur in Deutschland S. 240. — Das Kunsthandwerk S. 241.

#### 3. Die mittelalterliche Kunft in Italien:

Hre Lebensbedingungen. Der Verfall der Kunstthätigkeit in Kom. Die "Marmorarii" S. 244. — Byzantinischer Einsluß. S. Marco in Venedig S. 245. — Süditalische Kirchen S. 247. — Normannische Kunst auf Sizilien. Capella Palatina. Dom zu Monreale S. 248. — Lombardische Kundbauten. S. Umbrogio in Mailand S. 251. — Mittelitalien. Montecassino. Kom. Die Cosmaten S. 253. — Der Dom zu Pisa S. 255. — Toskana. Das Baptisterium und S. Miniato in Florenz S. 256. — Die toskanische Skulptur S. 257.

Die Gotif in Italien S. 258. — Einführung und Entwicklung. S. Francesco zu Assist.
S. Giovanni e Paolo in Benedig. S. Croce und S. M. Novella in Florenz. S. M. sopra Minerva in Rom S. 259. — Der Dom zu Florenz S. 262. — Dome zu Siena und Orvieto S. 265. — S. Petronio zu Bologna und der Dom zu Mailand S. 267. — Bürgerliche Bauten im 13. und 14. Jahrhundert. Offentliche Paläste in Florenz S. 268. — Die venezianischen Paläste S. 273.

Unhang. Die Gotik in Spanien und Portugal S. 275. — Die Nathedralen von Burgos, Barcelona u. a. S. 277. — Das Kloster Batalha S. 278.

### Berichtigungen.

Bu Seite 11, Zeile 5 von oben. Die hier erwähnten Felder des Sarkophags sind nicht die mittleren, wie diese in der Abbildung S. 9 richtig dargestellt sind, weshalb der auf einer älteren unsgenauen Darstellung beruhende Text nicht ganz zu der Abbildung paßt.

Bu Geite 13, Beile 3 bon oben lies Sterbegebete ftatt Sterbegehalte.



## Die Kunft des Mittelalters.

### A. Altdzifflidge Kunft.

1. Rom.



ie Gründung des oftrömischen Kaisertums, der Zusammenbruch des weströmischen Reiches, diese beiden weltgeschichtlichen Ereignisse schneiden tief auch in die künstelerische Entwickelung unseres Geschlechtes ein. Durch die Verlegung des Kaisersitzes nach Byzanz wurde das orientalische Element, welches sich bereits in der spätrömischen Kunst immer stärker in den Vordergrund gedrängt hatte, doppelt

gekräftigt. Es blieb noch viele Jahrhunderte einflußreich. Der Sturz des weströmischen Reiches bedeutet aber zugleich den Sieg der germanischen Bölker, den Eintritt neuer Charaktere in die historische Scene, sremdartig in Sitten und Sprache wie im Denken und Empfinden, wodurch auch die Phantasie in andere Bahnen als in der antiken Zeit gelenkt wird. She sich diese Ereignisse vollzogen, wurde aber noch innerhalb der römischen Welt durch das Christentum der Grund zu einer tiesen Wandlung der Kunstanschauungen gelegt. Sin denkwürdiges Schauspiel entsaltet sich vor unseren Augen. Mitten in einer reichen Kulturwelt ersteht ein neues Reich, zunächst freilich seine Herrschaft nur auf Gedanken und Empfindungen beschränkend, aber schließelich doch das ganze Leben mit seinen Gesehen umspannend. Es zerstörte die Wurzeln der alten Welt, aber ließ den Bau derselben bestehen, suchte sich sogar wohnlich in ihr einzurichten. Die alte Kulturwelt schwebte gleichsam in der Lust und wäre rasch zusammengebrochen, wenn sie nicht von einzelnen Notstüßen wäre gehalten worden. Solche Notstüßen waren die seisen Gewohnsheiten des äußeren Lebens, die eingebürgerten Formen der Anschauung.

Die alten Gegenstände fünstlerischer Schilderung, die reiche Götterwelt, waren nun verpönt, die alten Kultusstätten gemieden und gehaßt. Die neuen Glaubensideale konnten aber nicht sosort Fleisch und Blut gewinnen. Die Hand und das Auge verloren nicht gleich die seit Menschenaltern gewonnene lebung, die formale Schönheit wurde noch lange nach den überlieserten Gesehen beursteilt. Das Handwert bleibt seinem Wesen nach antik, nur die Vorstellungskreise stehen zur Antike in mannigsachem Gegensaße. Wo diese nicht berührt werden, in dem technischen Versahren, in den Ornamenten, in der Zeichnung und Färbung, bewahrt die Antike daher noch lange ihr Recht. Selbst in der sormalen Komposition, in der Gruppierung der Gestalten, in der Wahl der Typen dient die überlieserte Kunst zur Richtschnur. Wenn es galt, den Walssich des Jonas darzusstellen, so bot sich unwillkürlich das Ungeheuer, welches auf antiken Vildern Andromeda bedroht, dem Auge als Muster dar. Das Gradmal des Lazarus konnte füglich nur wie ein antikes Grad gestaltet werden. Die Arche Noahs erinnerte auch den christlichen Künstler an den Kasten,

in welchem Danae mit Perseus im Meere ausgesetzt werden. Der "heidnische" Inhalt der Darstellungen wird entweder zurückgewiesen oder wenigstens so umgedeutet, daß er das Anstößige versiert. Man darf nicht vergessen, daß eine scharfe Auseinandersetzung mit dem Heidentume, seinen Sitten und Lebenssormen erst erfolgte, als die neue Lehre zu siegreicher Macht empors

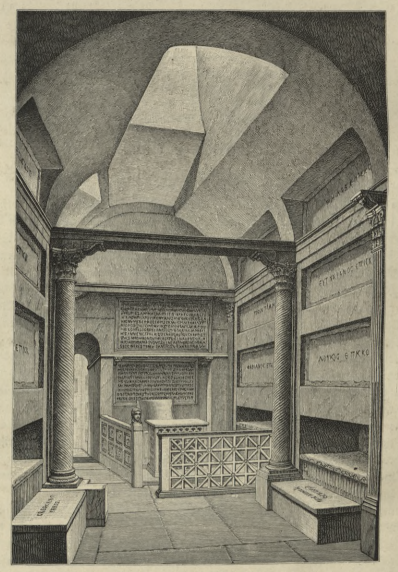


Fig. 1. Die Papsikfrypta. Ratakomben von S. Callisto. Restauriert. (De Rossi.)

gewachsen war und mit dem Feinde abrechnete. Bei den ältesten Christen kann man schwerlich schon die strenge Folgerichtigkeit der religiösen Gedanken voraussetzen, welche sich nach endgiltiger Feststellung der Lehren geltend machte. Biele, namentlich allegorische Borstellungen hatten überdies durch Abschleifung, Gewohnheit des Gebrauches ihren bedenklichen Inhalt verloren. Neuer christlicher Inhalt füllt nur langsam und allmählich die Formen. In dieser Beise tritt die altchristliche Kunst aus. Sie erscheint zunächst die zum vierten Jahrhundert noch unsicher in

der Auffassung, der antiken Darstellungsweise vielsach zugeneigt und den Bilderkreis auf wenige Grundlehren beschränkend. Das vierte und das fünste Jahrhundert bilden eine Uebergangssperiode. Die Anerkennung des Christentums als Staatsreligion übt auch Einfluß auf die Kunstspsiege, die offizielle Geltung empfängt allmählich in großen und glänzenden monumentalen Werken ihren Ausdruck. Aus äußeren Gründen trat die Skulptur in den Thätigkeitskreisen der Künstler zurück und schon dadurch lockerte sich die Verbindung mit der Antike. Was die neue Residenz am Bosporus an plastischem Schmucke brauchte, wurde einfach aus Rom und griechischen Städten

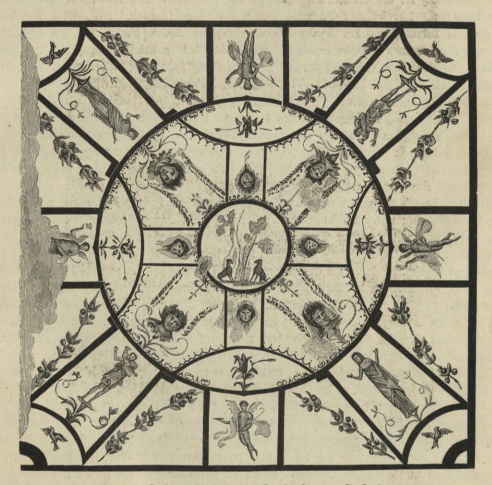


Fig. 2. Dedengemälbe aus ben Ratatomben von G. Lucina.

zusammengeschleppt. Bauten und Wandgemälde ließen sich nicht übertragen. In diesen beiden Kunstzweigen sammelte sich daher vorzugsweise die Thätigkeit und sand die neue Kultur Ausdruck. Die Architektur ermannt sich zu neuen Schöpfungen, unter welchen besonders der Kuppelbau hervorragt. Die Malerei nimmt auf eine schörsere Individualisierung der Gestalten, eine breitere Schilderung der Ereignisse und eine sorgfältige, oft glänzende Aussührung Bedacht, erscheint dem Pompe und der zeremoniellen Pracht des höfischen Lebens zugänglich. Obschon das orientalische Element sich bereits vielsach geltend macht, so überwiegen doch noch die gemeinsamen Merkmale in der Kunst Westroms und Ostroms. Die vollständige Kulturscheidung beginnt erst im sechsten

Jahrhundert; zugleich versiegen die bis dahin wenigstens sickernden antiken Duellen der Kunft= bildung. Erst nach dieser Zeit tritt die wahre byzantinische Kunft auf den Schauplatz.

Der Beg des Chriftentums führte von feiner Geburtsftätte über griechischen Rulturboden nach Rom. Die Spuren biefes Beges auch in den fünftlerischen Schöpfungen zu verfolgen, hindert der Mangel an erhaltenen Denkmälern. Willig wird der Ginfluß der Wanderung auf Die driftliche Phantafie eingeräumt, aber viele Gründe fprechen auch für die Behauptung, daß Das Chriftentum in Rom junächft feine wesentlichen Unterschiede von jenem im Driente zeigte, die Schilderung der altehriftlichen Runftthätigfeit also unbeschadet der historischen Treue mit Rom beginnen barf. 3hr frubefter Schauplat find bier bie Ratatomben. Mit biefem bon einer bestimmten Lokalität vor den Thoren Roms entlehnten Ramen werden die Friedhöfe oder Coemeterien der alten Chriften bezeichnet. Ratakomben, d. h. unterirdische chriftliche Begräbniß= ftätten, kommen auch außerhalb Roms, z. B. in Neapel, Sprakus, Alexandrien, vor; doch ragen die römischen Katakomben durch Umfang, Ehrwürdigkeit und künstlerische Bedeutung weithin über alle anderen hervor. Ihr Ursprung geht vielleicht bis in das erste Jahrhundert gurud. Im Gebrauch als Begräbnisftätten blieben fie bis gur Mitte bes fünften Jahrhunderts; doch wurden sie schon im vierten Jahrhundert überwiegend als Heiligtümer angesehen. Schmuck, welchen sie seitdem empfingen, ift ihnen nicht mehr ausschließend eigentümlich; für die ersten brei Jahrhunderte dagegen bilben fie fast die einzige Quelle, aus der wir unsere Kenntnis altchriftlicher Kunft schöpfen.

Ursprünglich bis zu den Chriftenverfolgungen im dritten Jahrhundert waren die Gingange gu ben Katafomben offen, überhaupt, ba fie unter gesetlichem Schute ftanden, feineswegs heimlich und verborgen angelegt. Gine Treppe führte zu ben unterirbischen, in fornigem Tuffftein ausgegrabenen Gängen, mit Söhlungen (loculi) in den Seitenwänden, in welchen die Leichname der Bläubigen beigefett murben. Die Graber wurden mit Blatten geschloffen und auf diesen der Name, das Alter, der Todestag des Berftorbenen, ein frommer Bunfch, in Wort oder Sinnbild (Taube, Balmaweig u. f. w.) ausgebrückt, verzeichnet. Der alten Sitte folgsam legten die Sinterbliebenen zu den Toten mannigfache Gegenstände: Lampen, Glasgefäße, Münzen u. a. Die Gänge wurden durch größere viereckige Räume unterbrochen, welche mit reicherem Schmuck bedacht, mit Licht= öffnungen an der Decke versehen wurden und später zu gottesdienstlichen Bersammlungen dienten (Fig. 1). In folde Krypten verlegte man gern die Gräber der Märthrer, und in der That erscheint in den Arppten häufig ein Grab, an der Schmalseite in einer Nische angebracht, in die Wand eingehauen und von einem Bogen (arcosolium) überspannt, mit besonderer Sorgfalt hergestellt und vor den anderen ausgezeichnet. Wichtiger als die bauliche Anlage, die natürlich ftets beengt war und feine reiche Gliederung zuließ, ift die malerische Ausschmückung der Ratafomben. Je älter fie ift, besto mehr nähert fie fich ber Antife, insbesondere in ben rein ornamentalen Teilen, besto geringer ist bie Summe besonderer chriftlicher Borstellungen. Go zeigt bie Deckenmalerei in der Katafombe der h. Lucina aus dem zweiten Jahrhundert (Fig. 2), den gleichen Charafter wie die römischen Gewölbebilder. Bon dem mittleren Kreise strahlen, durch leichte Linien getrennt, die einzelnen Felber aus, in den Kreissegmenten stets auf die Grundfigur zurückgehend, von deren hellem Grunde fich die zierlichen Ranken und Masken abheben. Nur wenn man icharfer gufieht und die Füllung des (halbgerftorten) Mittelfreises mit dem Bilbe des guten Hirten, oder diefelbe Figur mit einer betenden Frau (Drantin) abwechselnd in den Edfelbern gewahrt, wird man fich des Unterschiedes von antiken Darstellungen bewußt.

Auch in dem wenig späteren Deckengemälde aus den Katakomben der Domitilla, in der Nähe der Calixtkatakomben, erinnert wenigstens die allgemeine Ginteilung und das Ginfügen landschaftlicher Szenen an ältere Vorbilder. Antiker Formensinn spricht sich ferner in der Behandlung der Gewänder und in den Kopftypen der die Wände der Katakomben schmückenden Figurenbilder aus, so z. B. in der Gestalt des Moses, der Basser aus dem Felsen schlägt (Fig. 3), und in dem berühmten Marienbilde in den Katakomben der Priscilla aus dem zweiten Jahrhundert, der ältesten und schönsten erhaltenen Madonnenschilderung aus der altchristlichen Periode (Fig. 4). Die Madonna, ein jugendlich kräftiges Beib mit großen Augen, halbentsblößten Armen, in Tracht, Haltung und Zeichnung des Gesichts an die antiken römischen Frauen gemahnend, hält das nackte Christuskind an der Brust. Bor ihr steht ein junger Mann, im bloßen Mantel ohne Tunika, mit halberhobener Rechten, während er in der Linken eine Rolle



Fig. 3. Bandmalerei aus den Ratafomben G. Agnejc.

trägt, wahrscheinlich der Prophet Jesaias, welcher auf das neue Licht (über der Madonna befindet sich ein Stern) in Israel hinweist.

Die Mehrzahl der Katakombenbilder hat allerdings nur einen untergeordneten künstlerischen Wert und zeigt eine flüchtige Ausführung, noch weniger prägt sich in ihnen bereits eine künstlerische Individualität aus. Um ehesten wird in den Deckenbildern die Komposition einer sesten, überlieferten Kunstregel unterworsen, eine das Auge anmutende symmetrische Anordnung der Gestalten und Gruppen, so daß die gegenüberstehenden einander auch sormell entsprechen, beliebt. Die Wandgemälde in den einzelnen Grabkammern erscheinen nicht mit Rücksicht auf Raumgesetze geordnet und architektonisch gegliedert. Die Einzelbilder bestehen meistens selbständig

für sich und konnten daher im Lause der Zeiten leicht ergänzt und vermehrt werden. Die Berwandtschaft des Inhaltes ersetzt den sormalen Zusammenhang. Begreislicherweise spannen die Gegenstände der Darstellung und die Auffassung in ihrer Wiedergabe unsere Ausmerksamkeit in hohem Grade. Belauschen wir doch hier die ersten Aeußerungen einer nachmals so mächtigen und unermeßlich reichen Kunst. Uns fesselt die einsache Natürlichkeit der Schilderung, verbunden mit der strengen Beschränkung auf das Wesentliche der Vorgänge. Gleichsam nur den Kern des Ereignisses führen uns die Vilder vor die Augen. Uns interessiert ebenso sehr, welche



Fig. 4. Madonna. Ratafomben ber Briscilla.

biblischen Erzählungen in den Bordergrund gestellt, wie welche ausgelassen sind. Denn aus der Bibel ist vorwiegend der Inhalt der Darstellungen geschöpft. Nur in wenigen Fällen wurden Helden des antiken Mythüs, wie Orpheus oder der den Sirenen widerstrebende Odysseus, im christlichen Sinne umgedeutet und verwendet. Die Frage richtet sich auf die Tendenz bei der Auswahl biblischer Szenen. Die Katakomben dienten als Begräbnissstätte. Nichts sag näher, als solche Bilder hier aufzustellen, welche sich auf die Befreiung der Gläubigen aus den Banden des Todes, auf das jenseitige Leben und die Unsterblichkeit beziehen, also eine sepulcrale Bedenstung haben. Beispiele von Besreiungen und Kettungen und damit die Gewähr für die eigene Zukunft boten sowohl das alte wie das neue Testament. Die firchliche Lehre hat sie den

Gläubigen ohne Zweisel in Gebetsormeln nahe gerückt, die Katakombenbilder haben sie anschaulich gestaltet. Diesem Kreise gehören an: Jonas, David, Daniel in der Löwengrube, die drei Jünglinge im Fenerosen, Susanna, Noah, Abraham, Hiob, Lazarus n. s. w. Auch die am häusigsten in den Katakombenbildern wiederkehrende Figur des guten Hirten (Fig. 5) muß in diesem Sinne gedeutet werden. Auf den Schultern des guten Hirten wird die Seele des Verstorbenen-



Fig. 5. Der gute hirt. Ratafomben von G. Ugnefe.

der Gemeinschaft der Heiligen zugeführt. Der formale Anklang des guten Hirten an die Figur des widdertragenden Hermes wurde vielleicht dadurch gefördert, daß auch der letztere auf antiken (etruskischen) Graburnen angebracht wurde, also eine supulcrale Bedeutung besaß, wie denn übershaupt auch die aus dem Heidentume übernommenen Darstellungen ursprünglich Grabbilder waren. In den Festgelagen, die in den Katakomben (S. Marcellino e Pietro, Domitilla, Callisto u. a.) zuweilen geschildert werden, klingt das sogenannte Totenmal (Aboration des heroisierten Bers



Fig. 6. Ein Foffor. Ratafombe S. Marcellino c Bietro.



Fig 7. Statue des guten hirten. Konstantinopel. (Nach Garucci.)

storbenen) deutlich an. Nur empfing das Gemalde jest eine chriftliche Faffung: Der Mar= tyrer geht jum Lohne für seine Leiden gum Bankett der Seligen im Paradiese ein. Ebenso danken Raftor und Pollux ihre Aufnahme in den Kreis chriftlicher Grabbilder ihrer ur= iprünglichen Geltung als Tag= und Nachtgötter, ihrem halb über=, halb unterirdischen Leben. Nächst der Lehre von dem Leben nach dem Tode bewegte die Beifter nichts so mächtig, als die wunderbare Erscheinung Chrifti auf Erden. Co findet die Schilderung der Kindheitsgeschichte Chrifti, die Anbetung der Magier einen berech= tigten Plat in den Katafombenbildern. Auch die typologischen Beziehungen, die alttestamentlichen Borbilder für Chriftus, wie z. B. Moses, waren nicht unbefannt und wurden dem Bilder= freise einberleibt.

Außer biblischen und dogmatischen Bilbern haben auch Szenen aus dem Leben mit Beziehung auf das Gewerbe des Verstorbenen und Porträtfiguren Platz gesunden. Ueber die unmittelbare Beziehung des Totengräbers oder Fossors in der Katakombe S. Marcellino e Pietro (Fig. 6) zu der beigesetzten Persönlichkeit besteht kein Zweisel. Aber auch die so häusig wiederstehrende Gestalt einer mit ausgebreiteten Armen betenden Frau (Drantin) stellte in einzelnen Fällen (Mosaikbildnis der Gemahlin des Fl. Jul. Julianus in der Bibliothek Chigi) eine Berstorbene dar. Daß sie außerdem auch an den Deckenbildern im allgemeinen die abgeschiedene Seele bedeute, soll nicht bestritten werden.



Fig. 8. Bom Sarfophag bes Junius Baffus. Rom, Betersfirche.

Die altchristliche Plastif wird am reichhaltigsten durch die Sarkophagskulpturen vertreten. Es werden zwar auch mehrere altchristliche Rundbilder, Statuen, erwähnt, doch stößt ihr christlicher Ursprung auf berechtigten Zweisel. Bon der Statue des h. Hippolytus, im sechzehnten Jahrhundert bei Rom gesunden, ist nur der untere Teil alt. Der auf der Rückseite des Stuhles eingegrabene Osterchklus zeigt allerdings christlichen Inhalt, die dargestellte Persönlichkeit war aber wahrscheinlich ein römischer Rhetor. Die von Gläubigen hochverehrte Bronzestatue des h. Petrus in der Peterskirche, früher für ein Hauptwerf der altchristlichen Kunst gehalten, wird neuerdings mit Recht ins 13. Jahrhundert verwiesen. Die schönste altchristliche Statue, einen guten Hirten, beinahe im Knabenalter, bewahrt das Museum in Konstantinopel (Fig. 7). In der Sarkophagskulptur regte sich wenigstens hinsichtlich der Komposition ein selbständiger Sinn. Die



Reliefs bilden zuweilen eine einzige Reihe, häufiger sind zwei Reihen übereinander gemeißelt; sie ziehen sich in einem Streifen die ganze Seite entlang oder werden durch Säulen und Pilaster in verschiedene Szenen gegliedert. Zu den berühmtesten Sarkophagen zählt der in den Batistanischen Grotten unter der Peterstirche bewahrte Sarkophag des Präsesten Junius Bassus († 359). Die Reliefs in den mittleren Feldern der Borderseite schildern in der oberen Reihe Christus über dem Firmamente thronend (er ist wie auf dem zweiten Felde, wo er zwischen zwei Aposteln steht, undärtig, jugendlich dargestellt) und die Händewaschung des Pilatus; unten Christi Sinzug in Jerusalem, Daniel in der Löwengrube und die Bedrohung Mosis durch die murrenden Israeliten (Fig. 8.) Sin anderer Sarkophag, in dem christlichen Museum des Lateran, zeigt in der Mitte in einer Muschel die Brustbilder der Beigesetzen. Die übrigen ununterbrochen aneinander gereihten Reliefs enthalten folgende Szenen: (oben) Auserweckung des Lazarus, Petrus verleugnet Christum (am Hahne kenntlich), Moses empfängt die Gesetzseln, Abrahams Opfer, die Händewaschung des Pilatus; (unten) Moses schlägt Wasser aus dem Felsen und wird von



Fig. 10. Sartophag mit einer Reliefdarftellung ber Arche Roah. Trier.

unzufriedenen Israeliten bedrängt, Daniel in der Löwengrube, Hiob, Heilung des Blindgeborenen durch Christus und die wunderbare Speisung (Fig. 9). Mit der christlichen Lehre und der christlichen Begräbnissitte wanderte die Sarkophagskulptur in alle römischen Provinzen. Sine überaus große Zahl von Sarkophagen birgt namentlich der gallische Boden. Die Summe der uns aus der Zeit vom vierten bis sechsten Jahrhundert hier erhaltenen beläuft sich auf nahezu dreihundert. Die Sarkophage im südlichen Frankreich und in Spanien, besonders jene aus dem kunstreichen Arles, stehen auf der gleichen künstlerischen Stuse wie die römischen und unterscheiden sich auch inhaltlich nicht von ihnen. In den entlegeneren Provinzen, wohin die Ginflüsse der Hauptstadt nur spärlich drangen, zeigt der Formensinn eine viel geringere Ausbildung. Aber selbst hier hallt in den dekorativen Figuren, in den Gewändern die antike Kunst nach (Fig. 10).

Das Maß künftlerischer Vollendung erscheint an den Sarkophagskulpturen ziemlich gering, der Mehrzahl nach sind sie bloß Produkte des Handwerks. Doch erkennt man in der Anordsnung der Gruppen die Rücksicht auf sormale Kunstregeln. An die Ecken wurden gern solche Szenen verlegt, deren Beiwerk einen räumlich abschließenden Charakter hat, wie z. B. der Felsen, aus welchem Moses Wasser schlägt oder der Grabtempel des Lazarus. Schmückt den Sarkophag ein mittleres Medaillon, so werden diesem rechts und links regelmäßig Abrahams Opser und der Empfang der Gesetztsseln durch Moses angereiht, weil dann für die Hand

Gottes oben ein natürlicher Platz gewonnen wird. Daniel zwischen den Löwen nimmt in der Regel eine zentrale Stellung ein. Füllfiguren, aus dem Hintergrunde heraustretend, z. B. Köpfe, verknüpfen für das Auge die einzelnen Gruppen. Die Gruppen selbst, regelmäßig aus drei



Fig. 11. Holzrelief. Thur in S. Sabina in Rom.

Figuren bestehend, haben keine feste Ordnung; die gleichen kehren so häusig wieder, daß man auf eine äußerliche Zusammensehung, auf das Vorhandens

sein einer gemeinsamen Vorlage schließen darf, aus welcher die Steinsmehen, ähnlich wie die römischen Sarkophagarbeiter, die verschiedenen Szenen entsehnten. Wir denken an zusammenfassende bildliche Darstellsungen der biblischen Hauptlehren und Hauptbegebenheiten, Bilderkatechismen vergleichbar, in denen Wort und Illustration sich gegenseitig ergänzten und aus denen die auf Ersindung verzichtenden Vildhauer, ähnlich wie die späteren Miniaturmaler, schöpften.

Einen Fingerzeig bietet uns die unter dem Namen Dittochaeon (Doppelnahrung) befannte Schrift des Aurelius Prudentius Clemens aus dem Anfange des' fünften Jahrhunderts. Die

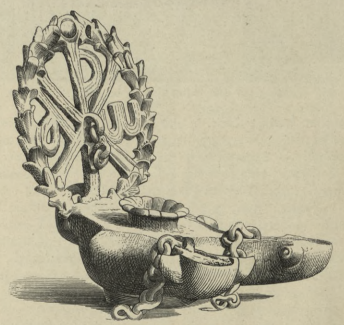


Fig. 12. Altdriftliche Lampe. Batifan.

49 Bierzeilen, 24 aus dem alten und 25 aus dem neuen Testamente, sind offenbar als erläuternde Unterschriften von Bildern zu fassen. Sie beziehen sich schwerlich auf Wandgemälde, sondern auf kurzgefaßte Bilderbibeln, welche dann Künstlern als Vorlagen dienten. Für die Auswahl der Szenen

zu Sarfophagreliefs war die Bestimmung der Sarfophage vielsach maßgebend. Die Mehrzahl von ihnen besitzt eine sepulcrale Bedeutung, versinnlicht den Glauben an das Fortleben nach dem Tode und stimmt in auffallender Weise mit dem Inhalte der Sterbegehalte in alten kirchlichen Liturgien (commendationes animae) überein. Sowohl in den Sarkophagskulpturen wie in den alten Katakombengemälden erscheint die Darstellung der Passion ausgeschlossen. Die früheste Beschreisbung eines Kreuzigungsbildes (Christus zwischen den beiden Schächern) sindet sich in der erwähnten Schrift des Prudentius, nach welcher sich vielleicht der Holzschnitzer an der Thüre in S. Sabina in Rom, gleichfalls noch aus dem fünsten Jahrhundert, richtete (Fig. 11). Kömische Sarkophage mit den herkömmlichen symbolischen Darstellungen aus dem fünsten Jahrhundert sind nicht bekannt. Man glaubt daraus schließen zu dürsen, daß nach der Einnahme Roms durch Alarich 410 die

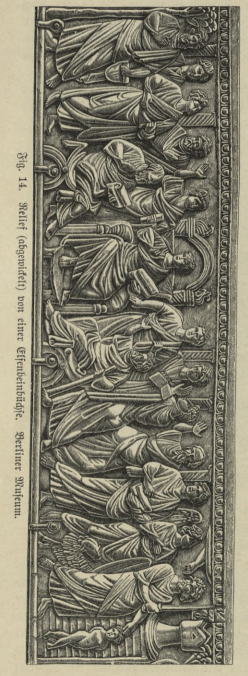


Fig. 13. Konjular-Dipthchon vom Jahre 506. Züricher Bibliothek.

Thätigkeit der Sarkophagbildhauer stockte. Eine neue Bildhauerschule ist seit dem 5. Jahrhundert in Ravenna nachzuweisen, deren Werke man im ganzen öftlichen Oberitalien verfolgen kann.

Neben den Sarkophagstulpturen bilden Werke der Aleinkunst, wie die mit dem Monosgramm Christi (Fig. 12), der Gestalt des guten Hirten, der Drantin u. s. w. geschmückten Thonlampen, Goldgläser mit sigürlichen Darstellungen und Elsenbeinreliess, wichtige Zweige der altchristlichen Kunst. Auch für die Freude an Elsenbeinarbeiten war die ältere Sitte maßgebend. Doppelstäselchen aus Elsenbein (Diptycha), innen mit Wachs überzogen und zum Schreiben dienlich, außen mit Reliess geschmückt, gebrauchten die Römer mit Vorliebe. Personen von Konsularzang beschenkten bei ihrem Amtsantritte Freunde und Gönner mit Diptychen und luden durch solche zu den öffentlichen Spielen ein. Gewöhnlich nimmt der Konsul in seiner Amtstracht, die mappa, das Tuch, mit welchem das Zeichen zum Beginn der Spiele gegeben wurde, in der

Sand, die obere Sälfte ber Tafel ein; in ber unteren werden die Kampfipiele felbit, Löwen-



und Barenhegen u. f. w. dargestellt (Fig. 13). Dem wertvollen im Mittelalter hoch geschätten Stoffe und der leichten Verwendbarkeit als Buchdeckel danken wir die Erhaltung vieler Konfulardiptychen (28 find bis jett bekannt geworden). Sie reichen vom Jahre 406 bis 541 n. Chr., stammen bald aus Ditrom, offenbaren aber in der fünstlerischen Behandlung trotdem feine wesentlichen Unterschiede. Die christliche Kirche verwendete ähnliche Diptychen, um die Namen der Märtyrer, der Wohlthäter der Kirche. der Verstorbenen in denselben zu verzeichnen, welche fodann bei dem Gottesdienfte verlesen wurden. Auch mannigfaches Kirchengeräte, z. B. Büchsen und Räftchen zur Aufbewahrung und Hebertragung von Reliquien, wurden aus Elfenbein bergestellt. allgemeine Gang der Kunftentwickelung spiegelt sich selbst in diesen Werken der Kleinkunst treu wieder. Je alter die Elfenbeinreliefs, defto reicher find die Anklänge an die Antike. Noch im fünften Jahr= hundert wird, wie u. a. die Rundbüchse im Berliner Museum (Fig. 14) zeigt, ihren Spuren nachgegangen. Die ftark herausgearbeiteten Reliefs ftellen ben thronenden, noch unbärtigen Chriftus, von figenden und stehenden Aposteln umgeben, und das Opfer Isaaks dar. Nicht nur Einzelheiten in der Bewegung, in dem Faltenwurfe bekunden die Nach= wirkung der Antike; auch das feinere Raumgefühl muß auf Rechnung der letteren geschrieben werden. In der zweiten Sälfte des vorigen Jahrtaufends tritt natürlich der Ginfluß der Antife guruck. Doch bewahren auch dann noch diese kleineren Arbeiten, meiftens von älteren Vorlagen abhängig, einen gewissen konservativen Zug und bleiben den alt= christlichen Typen treuer als die Werke der Malerei.

> Erst nachdem der Gottesdienst feste Normen und die driftlichen Gemeinden eine scharfe Gliederung gewonnen hatten, empfing auch das Rirchen= gebaude ein bestimmtes, gesehmäßig ausgebildetes Gepräge. Gewiß wurden schon frühzeitig gottes= dienstliche Versammlungen gehalten. Wir wiffen von Busammenkunften in Privathäusern und auf den

Grundstüden angesehener Glaubensgenoffen. In den Ratakomben dienten die Arnpten, welche die schmalen Gräbergänge unterbrechen, Kultuszwecken, ebenso die Memorien über ihnen, kleine Rapellen, in welchen sich an einen rechtectigen Raum drei Halbrunde in Form eines Aleeblattes schlossen (cellae trichorae). Eine architektonische Neuschöpfung lag weder in diesen Anlagen noch in den städtischen Kirchen der ersten Jahrhunderte vor; diese war überhaupt nach der ganzen historischen Stellung des Christentums nicht möglich. Das Christentum stand mitten in einem

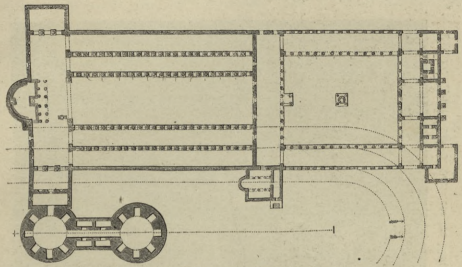


Fig. 15. Grundriß ber alten Betersfirche in Rom.

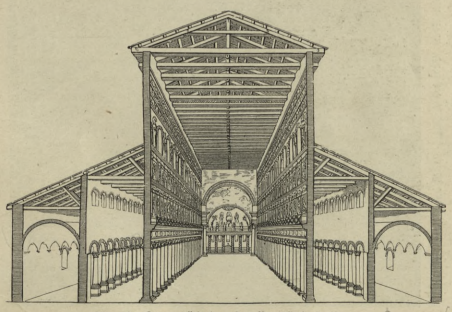
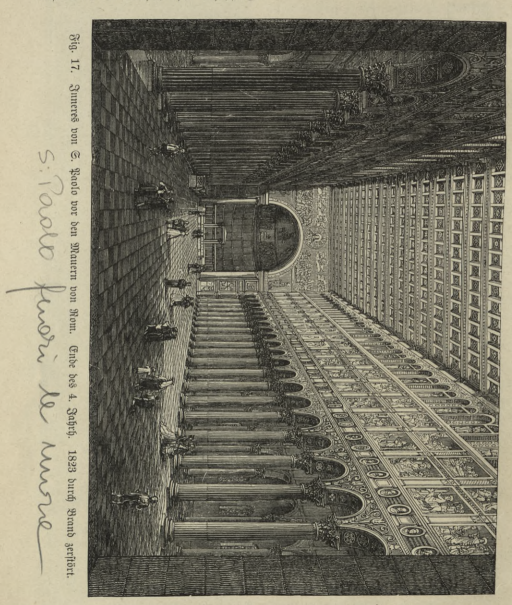


Fig. 16. Innenansicht ber alten Betersfirche in Rom.

hochentwickelten Kulturkreise und fand hier unter den mannigsachen vorhandenen Bauten auch die für seine Zwecke brauchbare Gattung. Man darf nicht vergessen, daß in der späteren Kaiserzeit überhaupt eine mächtige Baubewegung herrschte, welche für neue Aufgaben tüchtige Kräfte bereit stellte, und daß die religiöse Unruhe, welche auch die Heidenwelt ergriffen hatte, an den

710

überlieferten Kultusstätten rüttelte, selbst an den Tempelsormen änderte. Der Tempel der sprischen Göttin in Hierapolis, ein Tempel auf Samothrake, beide aus dem dritten Jahrhunsderte, zeigen eine dreischiffige Anlage mit vorgelegtem Duerschiffe und erhöhtem (in Samothrake halbrund geschlossenen) Altarraume. Wie fern liegt der alte Tempeltypus, wie nahe stehen diese Werke den altchristlichen Schöpfungen!



Kein einsacher Naturdienst bilbet die Burzel der christlichen Lehre, auf eine neue Ordnung des sittlichen Lebens erscheint vielmehr das Ziel gerichtet. Während die alten Tempel zunächst Behausungen der Götterbilder vorstellten, dienten die christlichen Kirchen zur Sammlung der gläubigen Gemeinde. Die Gliederung der letzteren in Vorsteher und einsache Genossen bedingte die innere Anordnung der firchlichen Anlage. Deshalb bleibt als ursprüngliche Gestalt der Kirchen

eine Halle zur Aufnahme der Gemeinde, und an der Schmalseite der Halle, am zweckmäßigsten im Halbtreise geschlossen, ein kleinerer Raum, von welchem aus die Vorsteher den Gottesdienst leiten, am wahrscheinlichsten. Die Ausdildung und reichere Gliederung dieser Räume ist das Ziel eines langen Entwickelungsganges, welcher im vierten Jahrhunderte einen vorläusigen Abschluß sindet. Kaiser Konstantin besahl die Vethäuser zu erhöhen und nach Vreite und Länge zu erweitern. Bald darauf wurde sür die christlichen Kirchen der Rame Vasilika vorherrschend, während sie früher Dominicum hießen. Offenbar hängt der neue Name mit der von Konstantin besohlenen Vergrößerung der Kirchen, wodurch sich ihre Gestalt änderte, zusammen. Der Name Vasilita führte zu dem Glauben, daß die älteren Vasiliken der römischen Fora, die Markt- und Gerichtshallen, in Kirchen umgewandelt oder doch wenigstens als Vorbilder des Kirchenbaues benutzt wurden. Die erstere Meinung ist völlig unhaltbar, da die Marktbasiliken urfundlich noch lange nach der Errichtung christlicher Vasiliken Sinne gelten. Am ehesten der die Erhöhung der mittleren, auf Säulen ruhenden Halle über die niedrigeren Seitenhallen auf die Erhöhung der mittleren, auf Säulen ruhenden Halle über die niedrigeren Seitenhallen auf die sorensische Basilika zurückgeführt und davon die llebertragung des Ramens abgeleitet werden.

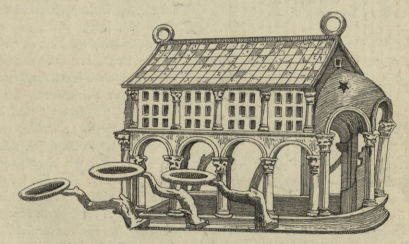


Fig. 18. Bronzener Lampenträger, eine Bafilita darftellend.

Altchristliche Basilifen haben sich in Rom nicht unversehrt bis auf unsere Tage erhalten. Die beiden größten römischen Stiftungen des vierten Jahrhunderts, die Peterskirche und die Paulskirche, sind, jene vollständig, diese bis auf einen geringen Bruchteil von der Erde versichwunden. Beide gehen auf Kaiser Konstantin zurück; doch hat sie erst sein Sohn Konstans vollendet. Die konstantinische Paulskirche wich aber noch im vierten Jahrhundert einem angevordneten Nendau von Balentinian II., Theodosius und Arkadius (386), den der Architekt Chriades (professor mechanicus) aussührte. Ueber die Beschaffenheit der alten Peterskirche belehren uns alte Zeichnungen (Fig. 15 u. 16), die Paulskirche (Fig. 17) ist nach dem Brande vom Jahre 1823 annähernd im alten Stile wieder ausgebaut worden. Aber auch, als sie noch ausrecht standen, zeigten sie vielsach Spuren der schmückenden Thätigkeit, welche sast alle Jahrshunderte mit besonderer Borliebe den ehrwürdigsten Berken christlicher Kunst zuwendeten. Ueber die ursprüngliche Gestalt der altchristlichen Basilisen geben uns am besten Darstellungen auf Sarkophagen, in Mosaikgemälden und namentlich ein bronzener Lampenträger Auskunst, der in Usrika gesunden wurde (Fig. 18). Auf allen diesen Darstellungen treten uns die Apsis und die Säulenstellungen als die wesentlichen Jüge einer Basilifa entgegen.

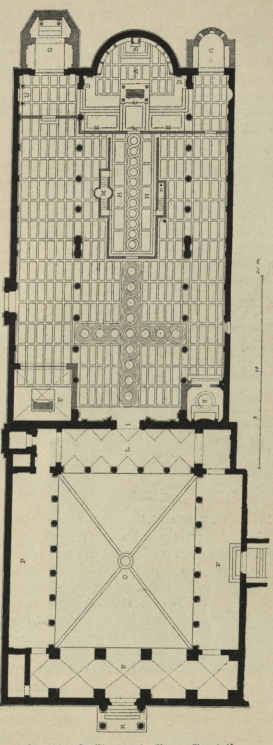


Fig. 19. S. Clemente in Rom. Grundrig.

Die Durchschnittsform der altchrift= lichen Bafilita, wie fie besonders in Rom im vorigen Jahrtaufende feftgehalten murde, läßt sich in folgenden Zügen zusammen= faffen. Dem Baue trat (fpater gewöhnlich nach Westen) ein Vorhof (atrium) vor, vierseitig, mit der Basilika gleich breit, auf allen vier Seiten von einer offenen Säulen= halle umgeben, in der Mitte mit einem Brunnen (cantharus) für die Abwaschungen ber Gläubigen versehen. Der Borhof führte in das Innere, welches durch Säulenreihen (vielfach wurden antifen Tempeln und Bauten entlehnte Säulen verwendet) in ein mittleres, höheres und breiteres Sauptschiff und niedrige Seitenschiffe geteilt war. Das Mittelschiff schloß mit einem mächtigen Bogen (Triumphbogen) ab; an dieses fehnte fich die Apfis, der halbtreisförmige, ge= wölbte Anbau mit dem Altar, dem Bischofs= fite und der Priefterbant. Die Gäulen, bald mit einem geraden Gebälf über fich, bald durch Bogen verbunden, trugen die Obermauer des Mittelschiffes, welches, wie die Seitenschiffe, mit einer flachen Solz= bede gedeckt war. Zuweilen fah man (boch gewiß noch nicht in der altchriftlichen Zeit, sondern erst in den späteren ärmeren Jahr= hunderten) den offenen Dachstuhl. In ein= zelnen Fällen schob sich zwischen Apsis und Schiff (Langhaus) noch ein größerer quer gelegter Raum, fnapp über die Breite bes Langhauses hinausragend. Turmanlagen waren in der frühesten Beriode der chrift= lichen Baufunft nicht üblich. Gie fommen schwerlich vor dem siebenten Jahrhunderte vor, haben überhaupt erst in der nordischen Architeftur eine reiche Ausbildung und eine organische Verbindung mit dem Kirchen= förver gewonnen. Von den römischen Bafilifen, welche wenigstens teilweise aus der altchriftlichen Zeit sich erhalten und den alten Typus bewahrt haben: S. Giovanni in Laterano, S. Budenziana, S. Maria maggiore, S. Sabina, S. Lorenzo fuori le mura u. a. feffelt in fonftruftiver Beziehung

besonders die kleine Kirche S. Prassed. Die Säulenreihe wird wiederholt von breiten Pfeilern unterbrochen, welche quer gespannte Bogen zu besserer Sicherung der Obermaner und des Daches tragen. Damit ist schon der einfache Basilikenstil verlassen und zu einer neuen Glieberung des Baues der Keim gelegt, welcher allerdings nicht in Rom weitersproßte, in der Architektur des späteren Mittelalters aber eine fruchtbare Entwicklung fand.

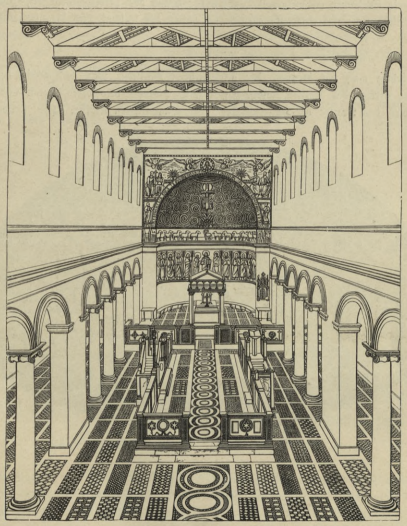


Fig. 20. Inneres von S. Clemente in Rom.

Besser als die Innenansichten von St. Peter und St. Paul besehrt uns das Bild von S. Clemente über die innere Einrichtung der Basilika. S. Clemente ist nicht mehr die urs sprüngliche Kirche; diese hat sich nur als Unterkirche erhalten, und wurde verschüttet (jett wieder ausgegraben), als nach der Zerstörung des ganzen Stadtteiles durch Robert Guiscard (1084) der Boden sich hob und der neue Bau (vor 1125 vollendet) errichtet wurde. In diesen überstrug man viele bewegliche Gegenstände aus der verlassenen älteren Kirche und stellte sie in gleicher Beise wie früher auf. So wurde die alte Einrichtung gerettet und dieser jüngsten Basilika der alterkümslichste Schein verliehen. Im Mittelschiff ist durch Marmorschranken

(cancelli) ein Raum für die Sänger oder die niedrige Geistlichkeit abgesondert, ein niederer Ehor, mit welchem die Ambonen, erhöhte Kanzeln zum Ablesen der Evangelien und Episteln, verbunden waren. Neben dem Ambo stand häusig ein reichgeschmückter Leuchter, bestimmt, die Osterferze zu tragen. Der Altar in der Tiese des Mittelschiffes erhob sich, besonders wenn eine Krypta unter ihm angelegt wurde, auf mehreren Stusen. Ihn bedeckte, von vier Säulen getragen, ein Baldachin (Ciboriumaltar). An der Wand der halbkreisförmigen, zuweisen von einem gesäulten Umgange eingeschlossenen Apsis hatten der Bischof und die höhere Geistlichkeit ihre Size.

Entbehrte auch das Aeußere der altchriftlichen Basiliken nicht vollständig des Zierats (Spoletaner Kirchen des fünften Jahrh. zeigen z. B. plastisch dekorierte Thüren und Fenster), so blieb doch das Innere der Hauptschauplatz der ornamentalen Künste. Hier sammelten sich

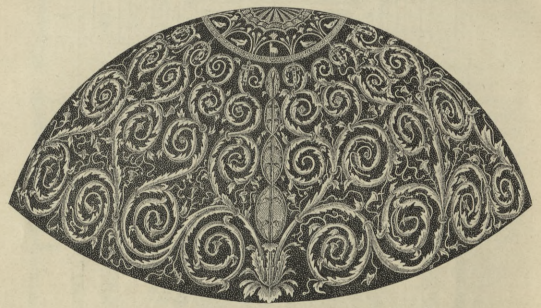


Fig. 21. Mojait aus G. Rufina. Lateranisches Baptifterium, Rom.

bald kostbare Geräte, goldene Kreuze, Leuchter; der Altar wurde mit vergoldeten Platten bekleidet; vom Alkarbaldachin hing der Hostienbehälter in der Form einer Taube herab, bunte Teppiche spannten sich an den Wänden. Den reichsten Schmuck empfingen die Räume der Basilifen durch die Mosaikmalerei.

Diese war in der römischen Kaiserzeit mächtig in die Höhe gekommen, wurde bereits in den Katakomben verwendet und fand nun in den Basiliken seit Konstantin eine so eistige Pflege, daß sie geradezu als typisch sür die altchristliche Zeit gilt. Den Fußboden und teils weise auch die Wände deckten aus Marmortäselchen zusammengesetzte genusterte Platten (opus seetile), an den Oberwänden, am Triumphbogen, an der Wölbung der Apsis erglänzten Gemälde, ornamentale und sigürliche Schilderungen, aus farbigen Steinwürseln und Glasstisten, die im Mörtel hafteten, zusammengesetzt.

Die Wirksamkeit der Mosaikmalerei ist sesten und engen Schranken unterworfen. Schon die Teilung des Werkes, die mechanische Uebertragung einer fremden Zeichnung auf die Wand

und in Farben — denn der Mosaikarbeiter komponiert in der Regel nicht das Gemälde — lähmt die Freiheit. Die Natur des Materials ist dem sreien Zuge der Linien, den leisen Nebergängen des Farbentones hinderlich, für die Wiedergabe mannigsaltigen Ausdruckes, des wegter Empfindungen in hohem Grade unzulänglich. Die Mosaikmalerei bietet aber auch zahlsreiche Borteile. Sie ist dauerhafter, in diesem Sinne monumentaler, als jede andere Art malerischer Technik. Die mangelnde Fähigkeit für Detailschilderung wird kaum wahrgenommen im Angesicht der einsachen, großen Gestalten, die in majestätischer Ruhe beharren und gleich Bissonen wirken. Der visionäre Schein ist es vor allem, welcher die Mosaikmalerei zum richtigen Ausdrucksmittel der von der Erwartung des Antichrists und des himmlischen Zerusalem erfüllten Volksstimmung der altchristlichen Jahrhunderte stempelt.

Leider hat selbst die dauerhafteste Technik die Mosaikgemälde nicht immer vor dem Verderben bewahrt. Viele Mosaiken wurden durch Umbauten und Neubauten völlig zerstört, viele durch spätere Restaurationen in wesentlichen Teilen verändert. Urteile über ihren künst-



Fig. 22. Mofait aus S. Budenziana, Rom.

lerischen Gehalt, ihren Stil dürsen daher nur vorsichtig gefaßt werden. Auch auf diesem Gebiete machen wir die Beobachtung, daß späte antike und frühe christliche Werke fast unmerklich ineinander sließen, wie denn auch in den ältesten christlichen Mosaiken (S. Constanza, Kapelle der h. Rufina und Seconda) das ornamentale Element vorwiegt. Die Kapelle der h. Rufina, einst ein Portikus des Lateranischen Baptisteriums, zeigt als Nischenschmuck goldene Ranken auf blauem Grunde. Nur die von der oberen Muschel herabhängenden Kreuze und das Lamm zwischen Tanben weisen auf die christliche Bedeutung dieses dem 4. Jahrhunderte entstammenden Werkes hin (Fig. 21).

Frühzeitig wurden die Gegenstände der Darstellung für die Apsis der Basiliken sestgestellt und dis zum Schlusse des Jahrtausends ziemlich treu wiedergegeben. Die Mitte nimmt Christus zwischen Aposteln und den Heiligen, denen die Kirche geweiht ist, ein. Ueber ihm schwebt in einem Halbkreise oder einem Fächer die Hand Gottes; unten wird das Hauptbild von einem schmalen Bande oder Streisen eingefäumt, auf welchem zwöls Schase, je sechs auf

jeder Seite des auf einem Hügel stehenden Lammes Gottes, geschilbert sind. Palmen begrenzen gewöhnlich das Mittelseld, kleine Bauten, Jerusalem und Bethlehem versinnlichend, den unteren Streisen. Dem Hügel des Gotteslammes entspringen die vier Flüsse des Paradieses. Erst im 5. Jahrhunderte, als bereits der Formensinn gesunken war, bildete sich auch ein sestes Herstommen für den musivischen Schmuck des Triumphbogens aus. Im Scheitel des Vogens thront



Fig. 23. Apfis von G. Baolo vor ben Mauern von Rom.

das Lamm Gottes oder erscheint das Brustbild Christi, von Engeln und den Evangelistentieren, umgeben, tieser unten aber drängen sich die weißgekleideten Aeltesten der Apokalypse mit Kränzen in den Hönden zur Anbetung Christi heran. Niemals sehlt eine mehrzeilige metrische Inschrist unter den Apsisdildern, welche den Kirchenheiligen preist und auch des Stifters des Werkes rühmend gedenkt. Solche tituli wurden mit Borliebe noch im farolingischen Zeitalter versfaßt. In Abschristen verbreitet sind sie häusig der letzte und einzige Rest, der sich von den Bildwerken erhalten hat.

Nur einen Stilwechsel, feine Stilentwickelung beobachtet man im Areise der römischen Mosaikkunst. Zu einer inneren Entwickelung waren denn doch die Aräste Roms zu sehr erschöpft. Die Traditionen lockerten sich, eine neue Auffassung der Kunst konnte erst nach Jahrshunderten wieder erstarken. So blieb es denn bei einer äußerlichen Kunstpslege und einer vorwiegend dekorativen Richtung. Dem Schlusse des 4. oder Ansange des 5. Jahrhunderts entstammen die Mosaiken in S. Sabina, ein dürstiger Rest des ursprünglich so reichen Kirchenschmuckes (zwei Frauen, die Judens und Heidenstirche an der Rückwand), und das Apsisbild in S. Pudenziana (Fig. 22). Dieses ist zwar verstümmelt und start restauriert, doch zeigt sos wohl die Anordnung des Gemäldes wie die Zeichnung der einzelnen Gestalten große Abeweichungen von den späteren Darstellungen, die man wohl noch auf den lebendigen Einfluß



Fig. 24. Mofait aus S. Cosma und Damiano, Rom.

der Antike zurückführen kann. Christus und die Apostel sind sitzend dargestellt, die Bewegungen der letzteren mannigsach abgestust, das Gewand der beiden Kränze tragenden Frauen Pudentiana und Prazedis in leichte Falten gelegt. In das 5. Jahrhundert fallen auch die Mosaiken in S. Maria Maggiore an den Langwänden des Mittelschisses (Szenen aus dem alten Testamente) und an dem Bogen des Duerschisses (Kindheit Christi). Jene erinnern noch an die römischen Reliesdarstellungen, diese erfreuen durch die freiere Gruppierung der Gestalten. Die Mosaiken von S. Paul (Fig. 23) geben trot ihrer Erneuerung nach dem Brande 1823 ein gutes Bild von ihrer ursprünglichen Anordnung in der Zeit der Galla Placidia. Das sechste Jahrshundert, in welchem (526—530) die Apsis in S. Cosma und Damiano mit Mosaiken gesichmückt wurde, bringt uns bereits einen starken Stilwechsel vor die Augen. Der Sinn für eine freiere Anordnung ist gesunken. Christus, die Apostelsürsten, die h. Cosmas und Damian, Papst Felix und der h. Theodorus, alle stehend dargestellt, schließen sich lange nicht so gut

wie in S. Pudenziana zu einer Gruppe zusammen (Fig. 24). Anch der Farbenton hat sich geändert, hat die frühere Helligkeit eingebüßt. Die einzelnen Gestalten bewegen sich noch natürlich, aber schon beginnt in den Köpsen ein strengerer Ausdruck zu walten, welcher später in das Finstere und Mürrische übergeht. Gerade in jener Zeit entwarf Cassiodor, der berühmte politische Ratgeber Theodorichs, das Bild von einem wahrhaft würdigen Wanne. Es weicht start von der Antise ab, entsprach aber gewiß den herrschenden Anschauungen. Ruhig, mager, blaß, gemessen im Gange, mit einem ehrwürdigen Barte geschmückt wird der wahrhaft Fromme gesschildert, ebenso, wie er uns in den späteren Wosaisen entgegentritt.

Während auf der einen Seite der asketische, der Welt abgewandte Zug betont wird, erwacht auf der anderen Seite die Freude an schmuckreichen, mit Put fast überladenen Gewändern. Der höfische Pomp, seit der Nebersiedelung der Kaiser nach-Konstantinopel unter orientalischen Einslüssen gesteigert, sindet hier seinen Widerhall. Bereits die Figur des h. Theodor in S. Cosma und Damiano zeichnet sich durch eine reichverzierte Chlamys aus; noch aufsälliger erscheint in dem Apsisdide in S. Agnese das schwere Prunkkleid der Hauptheiligen (Fig. 25). Die musivische Dekoration in S. Agnese sas schwere Prunkkleid der Hauptheiligen (Fig. 25). Die musivische Dekoration in S. Agnese sas schwere Frunkkleid der Kansthundert. Dann tritt eine längere Pause ein. Erst im neunten Jahrhunderte hebt sich wieder die Kunstpsslege. Zahlreiche Basiliken (S. Prassede, S. Maria in Domnica sanschlass, S. Cecilia, S. Marco u. s. w.) empfangen jeht musivischen Schwund. Der Blick der Künstler ist nach rückwärts gerichtet; sie wagen keine selbständige Schöpfung, sondern wiederholen ältere Werke. So ist z. B. das Apsisdid in S. Prassede eine deutliche Nachahmung des Mosaikgemäldes in S. Cosma und Damiano. Wieder vergehen dann beinahe zwei Jahrhunderte, ehe sich Kom zu einer Kunstthätigkeit ermannte. Die Kräste aber entstammten dann nicht dem altheimischen Voden, sondern wurden vielsach der Fremde entnommen.



Fig. 25. Aus der Apfis von S. Agneje in Rom. (Rach de Rossi.)

### 2. Oftrömisches Reich.

Die Berbindung mit dem Reichssitze, die Ansiedelung in Rom übten auf die Gestaltung und Entwickelung des Christentums den mächtigsten Einfluß. Indem es sich in Rom herrschend machte, wurde es Weltreligion. Auch das Schicksal der Kunst wurde dadurch entschieden und ihr ein vorwiegend römisches Gepräge aufgedrückt, wobei die Bedeutung des griechischen Elementes, das sich bereits in der firchlichen Sprache offenbarte, und die Einwirkung des Orientes auf die Symbolik nicht zu übersehen ist. Kein Zweisel, daß in den orientalischen Provinzen des Reiches mindestens eben so früh wie in Rom christliche Gemeinden erstanden und kirchliche Anlagen in die Höhe sitiegen. Aber erst seit der Uebertragung des Kaisersiges nach Konstantinopel (330)

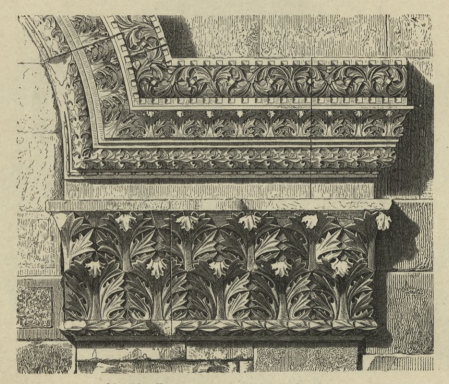


Fig. 26. Bon der goldenen Pforte zu Jerufalem.

erstarfte der Kultureinsuß des Orients. Es ist bei der Zerstörung gerade der ältesten Denkmäler und der noch nicht vollständigen Durchsorschung der sprischen und kleinasiatischen Landschaften nicht leicht, im einzelnen den Ginfluß nachzuweisen, den die Ueberlieferungen der älteren Kunst, die besondere Beschaffenheit des Landes auf die oströmische Kunst des vierten, fünsten und sechsten Jahrhunderts ausübten.

Betrachtet man z. B. den Pfeiler und den Vogenansatz von der sogenannten goldenen Pforte in Ferusalem, (Fig. 26) die zu dem heiligen Bezirke der Mohammedaner (Haram esch=Scherif), wo sich ehemals der Zionstempel erhob, führt, diese scharf gezackten, spizen Blätter, so erkennt man sosort eine der hellenisch=römischen Beise fremde Behandlung des Ornaments. Diese Laub= zeichnung steht keineswegs vereinzelt da. Sie kehrt z. B. in dem Steinbalken einer sprischen Kirche deutsich wieder. Bon der Baukunft im inneren Sprien besitzen wir erst seit wenigen Jahrzehnten eine genauere Kunde. Südarabische Stämme wanderten im ersten christlichen Jahrshunderte nach dem Norden und siedelten sich in dem Haurüngebiet (südsich von Damaskus) an. Das hier gegründete Reich der Ghassanden, bald von christlicher Kultur durchströmt, erhielt sich an fünschundert Jahre, brach dann unter den Angriffen jüngerer arabischer Wanderstämme zussammen und geriet vollkommen in Vergessenheit. Die Denkmäler der alten Anwohner, sowohl aus der heidnischen Zeit wie aus der altchristlichen, haben sich aber in großer Zahl und merkswürdig unversehrt erhalten. Sie danken es dem dauerhaften Materiale. Der Hauran, durchsgängig vulkanischer Boden, ist ebenso holzarm wie reich an seicht zu bearbeitendem Gestein

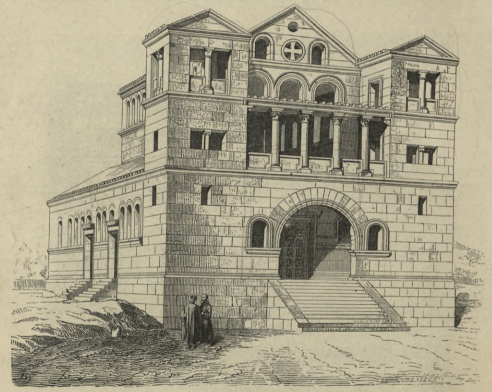


Fig. 27. Kirche zu Turmanin in Sprien.

(Dolerit). So bildete sich hier naturgemäß ein Steinbau aus, der auf Gliederung und Formen Einfluß übte. In Steinhöhlen wohnte seit urdenklichen Zeiten die Bevölkerung. Als man zu Freibauten schritt, wurden behauene Steinbalken ohne Mörtel auseinander gelegt; Steinplatten, von Pfeilern oder Konsolen getragen, bilden die Decke; selbst die Thüren des Erdsgeschosses werden durch steinerne Flügel geschlossen. Bon Stein sind die Bänke im Innern, die Schränke, sogar, die Leuchter; selbstwerständlich wurde auch bald der Steinschnitt geübt und der Rundbogen angewendet. Außer zahlreichen, wohlerhaltenen Privathäusern kommen im Hauran Gräber, Triumphbogen, Theater, Tempel aus römischer, Basiliken und Klöster aus christlicher Zeit vor.

Durchaus verwandt mit den Bauten im Hauran ist eine zweite sprische Baugruppe weiter nördlich zwischen Hama und Aleppo. Staunen erregt nicht allein die hoch entwickelte

Steintechnif sondern auch die reiche Gliederung der Bauten, die jeden Gedanken an primitive Berfuche ausschließt. Die Faffade ber breischiffigen Bafilita zu Turmanin (Fig. 27) zeigt über bem rundbogigen Bortale eine offene, mit einem geraden Bebalfe abschliegende Gaulen= halle, als seitliche Begrenzung fräftige, mit Giebeln gedeckte Türme. Un der Apfis der Kirche zu Qualb=Luzeh treten der Mauer aufeinander geftülpte Halbfäulen als Träger des Rranz= gefimfes vor (Fig. 28). Auffällig bleibt die sparfame Berwendung ber Steinftulptur; wo dieje aber zu dekorativen Zwecken herangezogen wird, offenbart fich eine tüchtige Schulung der Hand. Ein unmittelbarer Zusammenhang zwischen der mittelsprischen Architektur und der oftrömischen Runft ift nicht nachweisbar; doch erscheinen folgende Momente bedeutsam: Auch die oftromische Archi=

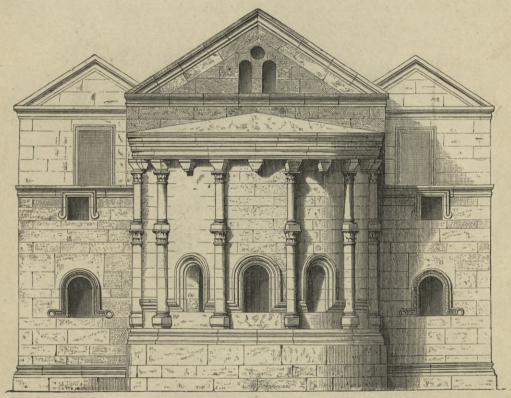


Fig. 28. Rirche von Qualb=Luzeh in Sprien.

teftur muß als Steinstil aufgefagt werden, durch Bogen und Wölbungen wirfend, alfo gerade durch jene Elemente, die in der orientalischen Baufunft vorgebildet wurden. Hervorragende byzantinische Baumeister stammen aus afiatischen Provinzen; in noch reicherem Mage gilt bieses von den Bauleuten, zumal bei den Kirchen, die von den oftrömischen Raisern seit Ronstatin in Palästina errichtet wurden. Endlich ist eine gewisse Verwandtschaft namentlich in der Zeichnung der Blätter an Gefimsen und Kapitälen zwischen den sprifchen Werken und den von Byzantinern gemeißelten unleugbar.

In diesen letten Jahrhunderten wogte und gahrte es gar gewaltig auf bem Gebiete ber Baufunft. Man möchte glauben, daß der antife Beift noch einmal alle feine Rräfte zusammen= faßte, um feine Herrschaft über die Welt zu behaupten. Nur die monumentalste aller Rünfte, die Architektur, genügte ihm und in ihr wieder nur die ganz unzerstörbaren, auf Ewigkeit berechneten Formen. Selbst die Malerei mußte sich gleichsam im Mosaik versteinern. Gleichszeitig rasste sich auch der tiesere Drient zu einer mächtigen Lebensäußerung empor. Das Sassanidenreich nahm die von den alten Persern hinterlassene Erbschaft für sich in Anspruch und ging auch auf deren Bautraditionen zurück. Ob die Sassanidenkünstler diese einfach seste hielten oder weiter entwickelten, werden erst künstige Forschungen darlegen. Die Abhängigkeit selbst ist eine unbestrittene Thatsache, ebenso wie die rege Bechselwirkung zwischen dem Drient und Ostrom. Das Schauspiel, das am Ansange der antiken Kunstentwickelung vor sich ging, wiederholt sich jetzt am Schlusse derselben.

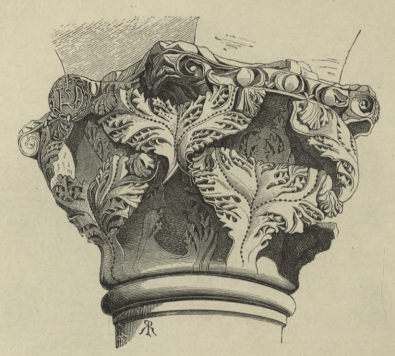


Fig. 29. Kapital aus der Herfules = Bafilika zu Ravenna. Zeit Theodorichs d. Gr.

Die oftrömische Architektur ging nicht ursprünglich gleich von einem bestimmten Bautypus aus. Die Basiliken sanden ansangs auch im oftrömischen Neiche Verbreitung. Allmählich trat aber in Grundriß und Aufriß, in der Gliederung und in den Dekorationssormen ein Muster in den Bordergrund, das nachmals in der byzantinischen Kunst und weiterhin in allen von Ostrom im Glauben und in der Kultur abhängigen Landschaften die Alleinherrschaft behauptete. Es läßt sich am besten als Zentralanlage mit Kuppelbau bezeichnen. Die Bedeckung innerer Räume mit Kuppeln war schon in der alexandrinischen und römischen Periode im Gebrauche. Auch Rundbauten und vieleckige (polygonale) fürchliche Anlagen kannte bereits die altchristliche Zeit. So ist z. B. die Grabkapelle der Tochter Kaiser Konstantins vor der Porta Pia in Rom, ein Rundbau, dessen mittlere Kuppel von 24 gekoppelten oder gepaarten Säulen getragen wird. Eine zentrale Anlage empfahl sich überhaupt für Grabs und Taussapellen (Baptisterien). Aber auch wenn diese besondere Bestimmung nicht dasür sprach, griff man zuweilen zur Rundsform und zum Kuppelbaue. In mannigsacher Weise versuchte man den Typus auszubilden.

Bald wurde die Umfassungsmauer durch Nischen belebt, bald dem mittleren Raume ein nies drigerer Umgang angeschlossen. Regelmäßig bewahren diese Ruppeln den Schein eines Monolithen.

Erst in der oströmischen Architektur, seit dem sechsten Jahrhundert, erreicht der Auppelbau eine hervorragende kunstgeschichtliche Bedeutung. Die Konstruktion der Auppel gewinnt an Freiheit; die benachbarten Bauteile werden mit ihr in eine engere und festere Berbindung gebracht. Kräftige Pseiler, durch Bogen verknüpft, begrenzen den meistens quadratischen Mittelraum. Auf den Scheiteln der Bogen und auf dreieckigen Zwickeln (Pendentifs), die zwischen die Bogen eineingeschoben sind, hier den Raum aussüllen und der geschlossenen Rundung näher bringen, ruht ein Gesimskranz, über welchem sich die gewöhnlich slach gespannte Auppel wöldt. Halbstuppeln und Wandnischen sind bestimmt, teils dem Druck der Auppel Widerstand zu leisten, teils den Mittelraum nach den angrenzenden Nebenräumen zu öffnen. In diesem sestgegliederten



Fig. 30. Korbkapitäl aus S. Micchele in Uffricisco zu Ravenna, 6. Jahrh.

System von Ruppeln, Bogen und Pfeilern, die sich der Flächendekoration willig darbieten, sindet natürlich der Stolz der antisen Architestur, die Säule mit ihrem Gebälse, nur eine besichränkte Berwendung. Säulen tragen die Emporen, den Oberstock des sich an den höheren Ruppelraum anschließenden Umganges, oder sind innerhalb der größeren Bogen aufgestellt, auf denen der ganze Bau vornehmlich ruht. Sie verlieren ihre Bedeutung als konstruktive Glieder, damit schwindet auch das richtige Verständnis ihrer Form. An der Bildung der Säulenkapitäle ersennt man am besten die Stilwandlung. Selbst da, wo das Blattmotiv beibehalten wurde, ging doch die reine Relchsorm und der leichte Schmuck des Laubkranzes verloren (Fig. 29). Gemeinhin erscheint aber das byzantinische Kapitäl als ein abgeschrägter Steinwürsel, dessen an den Kändern von einem flachen Ornamente eingerahmt sind und im mittleren Felde flach gezeichnete Kanken oder eine stilisierte Blume zeigen (Fig. 30).

Die Glanzzeit der Architektur in der neuen Hauptstadt fällt in der Regierung Justinians (527—565). Ihr entstammen sowohl die kleine Kirche des h. Sergius in Konstantinopel wie

6

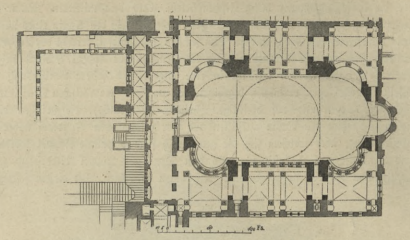


Fig. 31. Grundriß der Sophienkirche in Konstantinopel. (Unteres und oberes Stockwerk.)



Fig. 32. Sophienkirche. Innenansicht des Mittelraumes.

Sv. Zofi

das prunkvollste und großartigste Werk der oströmischen Kunst, die Sophienkirche. Die Anfänge des Baues gehen auf Konstantin zurück. Nach einem Brande i. J. 532 wurde sie von Anthemios von Tralses und Fidor von Milet neu erdaut und, als bald nach ihrer Vollendung 537 ein Erdbeben die Kuppel zerstört hatte, noch unter Justinian wieder hergestellt. Die unsprüngliche Gestalt erscheint durch spätere Andauten, wie Minarets, arg verdeckt, und auch die innere Aussstattung wurde durch die Verwandlung in eine Mosche zerstört. Ein stattlicher, von einer Säulenhalle umschlossener Hof und zwei Vorhallen sühren in das Innere. Schon der Grundriß, (Fig. 31) dessen eine Hälfte sich auf das untere, die andere auf das obere Stockwere bezieht, offensart dem Auge die große Bedeutung des Mittelraumes, in welchem sich der Baugedanke aussschließlich konzentriert. Der Raum empfängt das charakteristische Gepräge durch die mächtige, dis zur Höhe von 179 Fuß über dem Boden emporsteigende Kuppel, die auf vier Pfeilern ruht

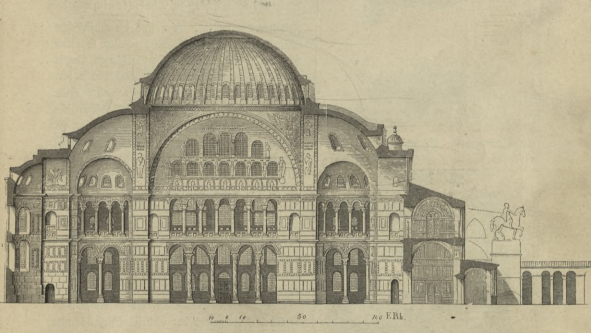
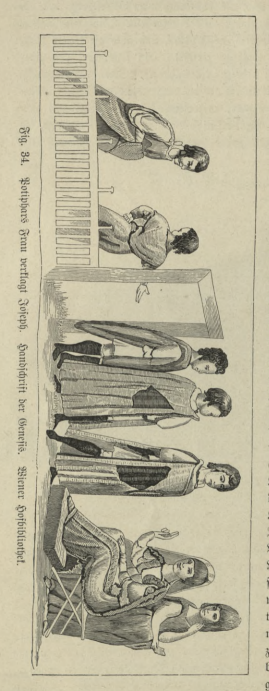


Fig. 33. Sophienfirche in Konstantinopel. Längendurchschnitt.

und östlich und westlich von Halbsuppeln begrenzt wird. In die Halbsuppeln schneiben wieder fleinere Halbsuppeln ein, wodurch der mittlere Raum sich namhaft erweitert (Fig 32). Wie ausschließlich dieser aber als der wesentliche, allein ausdrucksvolle Teil der ganzen Anlage galt, zeigt die Anordnung der Nebenräume, welche durch vorspringende, zur Unterstützung der Kuppelgewölbe bestimmte Pfeiler begrenzt werden. Diese massigen Pfeiler nehmen den Seitensäumen den Charafter von Nebenschiffen. Der Längenschnitt der Kirche (Fig 33) lehrt die Höhengliederung kennen und deutet wenigstens die innere Ausschmückung, die Bekleidung der Wände und Pfeiler mit Marmor und edlen zu Mustern geordneten Steinen, sowie die Mosaikmalerei an den oberen Flächen an. Von den erhaltenen Mosaikbildern in der Sophiensfirche dürsten übrigens nur wenige dem Zeitalter Justinians angehören; wie denn überhaupt die Zahl der erhaltenen Denkmäler der Malerei aus dem altchristlichen Driente äußerst gering ist. Im Mittelpunkte der Hauptluppel der Sophienkirche thront der segnende Christis im weißen goldgesticken Gewande, von den gleichfalls weißgekleideten Aposteln und nach den

Bogenzwickeln hin von zahlreichen Heiligen umgeben. Die Madonna im blauen Gewande nimmt die Tiefe der Apsis ein. Sie hält, wie das auch auf gleichzeitigen Münzbildern vor=



fommt, das aufrechtstehende Christuskind zwischen ihren Anieen. Seiligen= und Prophetengestalten heben sich vom Nischengrunde unter den Fenstern und von den Pfeilern glänzend ab. Die allge= meine Anordnung des Mosaifschmuckes, die Hauptlinien der Figuren dürfen wir immerhin auf die Zeit Juftinians zuruckführen. Schon bamals hatte man mit der älteren Tradition gebrochen. Dieses lehrt der Bergleich mit den Mosaifen in der Kirche des h. Georg zu Theffalonich aus dem Beitalter Konftantins. Sier find die mufivischen Gemälde noch wefentlich beforativ gehalten. Cäulen= portifen, Tabernakel mit reichen Borhängen, Bogen mit Tierbildern über dem Scheifel bilden den Hauptschmuck. Den Uebergang von der einen Richtung in die andere lehren uns ausführliche Bilderbeschreibungen firchlicher Schriftsteller (b. Nilus im 5. und Chorigius von Gaza im 6. Jahrh.) fennen, aus welchen wir entnehmen, daß in den Rirchen auch deforative Malereien, Bflanzen= und Tierdarstellungen beliebt waren, daß aber außer= dem hiftorische Schilderungen aus dem alten und neuen Teftamente, die letteren bereits das gange Leben Chrifti umfaffend, an den Wänden Plat fanden. Weitere Aufflärung über die Runftzuftande im oftrömischen Reiche danken wir den griechischen illustrierten Sandichriften aus dem 6. Jahrh. (Fragment eines Evangeliariums in Roffano in Ralabrien, Fragment der Genesis (Fig. 34) und das Pflanzenbuch des Diosforides in der Wiener Hofbibliothek, ein sprisches Evangelarium vom 3. 586 in der Laurentiana in Florenz). Die hohe Bedeutung der heiligen Schrift als Quelle und Regel des Glaubens erflart die prächtige Ausstattung einzelner Sandschriften und den Gifer, mit welchem die übrigens schon im flassischen Alter= tume gepflegte Büchermalerei, fpater Miniatur= malerei genannt, getrieben wurde. Wird auch zunächst der Maler von der Absicht, die im Texte beschriebenen Ereignisse deutlich wiederzugeben, geleitet, so verraten doch zahlreiche Büge die fort-

dauernde Herrschaft einer guten alten Kunsttradition. Anklänge an die Antike offenbaren die Bauten, die Gewänder, die Geberden der einzelnen Gestalten; der antiken Kunst ist auch die Einsstechtung allegorischer Figuren zur Bersinnlichung innerer Borgänge und Stimmungen, und die

Beigabe von Personifikationen zur Verdeutlichung der Dertlickeiten entsehnt. Weder im technischen Berfahren, noch in der künstlerischen Aussachung wird mit der Ueberlieserung schroff gebrochen. Die altchristlichen Miniaturen, in Decksarben ausgeführt, gleichen Gemälden, verraten die Kenntnis antiker Bandbilder. Werden mehrere Szenen auf einem Blatte zusammengefaßt, so erscheinen sie meistens so geordnet, daß sie formal einen einheitlichen Eindruck machen, nicht auseinanderfallen. Bemerkenswert ist die Schen vor der Wiedergabe heftig bewegter Vorgänge, leidenschaftlicher Stimmungen. Die Phantasie des klassischen Altertums hatte auf ihrer letzten Stufe die Richtung auf das Dekorative und Johllische genommen. Es herrschte die Frende an einer glänzenden Ausstatung des änseren Daseins, die Sehnsucht nach einem behaglichen Stillseben. Beides erbte das altchristliche Zeitalter. Die dekorative Richtung empfing in den ältesten Mosaiken, die idhyllische in den Miniaturen, wie insbesondere die Wiener Genesis zeigt, deutlichen Ausdruck.

#### 3. Ravenna.

Neben Rom und Konstantinopel tritt in der altchriftlichen Zeit Navenna in den Bordergrund. Das fünfte Jahrhundert führte diesen alten Safenplat in die Reihe der Sauptstädte des Reiches ein und ließ hier eine Runftthätigkeit aufblühen, die noch im sechsten Jahrhundert fich lebendig erwies. Als Refibenz bes Raifers Honorius und feiner Schwefter Galla Placibia (bis 450), bann wieder als Sig des Oftgotenkönigs Theodorich (feit 493) wurde Rabenna mit gahlreichen Bauten: Bafiliken, Tauffirchen, Grabkapellen und mit einem Palafte geschmückt. hat das Schickfal gerade den ältesten Werken übel mitgespielt. Bon der Stiftung des Bischofs Ursus (400), dem jegigen Dome, hat sich nur die unzugängliche Krypta erhalten, von der Bafilita des h. Petrus (S. Francesco), welche 427-430 errichtet wurde, steht nur noch ber Chor und zwölf Säulenichäfte aus Marmor aufrecht; ein durftiger Reft ift von der Theodorichs weiträumigem Balaste allein übrig geblieben. Die ravennatische Macht und Blüte währte nicht lange genug, um einen selbständigen Runftstil zu schaffen, aber fo follechthin abhängig von Oftrom, wie man gewöhnlich annimmt, war die ravennatische Kunft denn doch nicht. Ihre Bedeutung ruht wesentlich barauf, daß sie uns die in Fluß gekommene altehriftliche Bildung deutlich vor die Augen führt, Kreuzungen verschiedenartiger Einflusse aufweift. Bon den zwei Grabfirchen Ravennas ift die ältere, die Grabfapelle der Galla Placidia, aus der ersten Sälfte bes 5. Jahrh, in ber Form eines griechischen Kreuzes (mit gleichlangen Armen) gebildet; die vier Arme find mit Tonnengewölben gedeckt, ber erhöhte Mittelraum mit einer Auppel über= fpannt. Das Grabmal Theodorichs erinnert an die römischen Mausoleen. Ueber einem zehn= ecfigen, aus Quadern gefügten Unterbaue erhebt sich ein Oberstod, welcher etwas zurücktritt und auf diese Art Raum zu einem äußeren Umgange giebt. Das Zehneck geht dann in einen Kreis über, auf welchem die aus einem einzigen Riesenstein gehauene Auppel ruht. Auffällig wie diese gewaltsame Kraftäußerung erscheint die große Robeit fast aller dekorativen Glieder. Sie geben zwar auf antite Mufter zurud, haben diese aber oft bis zur Unkenntlichkeit um= geftaltet. Wahrscheinlich trägt an dieser Berwilderung des ornamentalen Sinnes nur die Saft ber Ausführung die Schuld. Denn sowohl die noch von Theodorich erbaute Bafilika S. Apollinare nuovo (ursprünglich S. Martino in coelo aureo betitelt) wie die Kirchen des sechsten Jahrhunderts stehen in dieser Sinsicht gegen die gleichzeitigen Werke in Rom und Byzang nicht zurud. Die Gefimfe in S. Apollinare nuovo, aus Stud hergestellt, erscheinen noch gang im antiken Stile gebildet, die Säulenkapitäle und Kämpferauffäße darüber (Fig. 35) bekunden technische Klugheit. Kämpfer leiten die Bogen ruhiger und sicherer auf die Säulen über. Daß ferner in Ravenna zuerst (7. Jahrh.) Kirchtürme, runde und vieredige, errichtet wurden, spricht gleichfalls für eine lebendige Bauthätigkeit. Dürftig freilich ist die äußere Architektur ausgestattet. Das hängt teils mit der geringeren Bedeutung derselben im ältesten Basilikenstil zusammen, teils mit der Natur des in Ravenna üblichen Baumaterials. Dem Backstein werden nur langsam und allmählig dekorative Wirkungen abgewonnen (Fig. 36). Doch versuchte der Architekt der Basilika S. Apollinare in Classe, der alten Habennas (534—549), durch slach vorspringende Pfeiler, welche sich in Bogen schließen, die Mauermassen zu gliedern und durch Gesimse und Rosetten die Flächen zu beleben. Die beiden Apollinariskirchen bieten jetzt nach der Zerstörung der konstantinischen Schöpfungen Roms die glänzendsten Beispiele des altchristlichen Basilikenstils.



Fig. 35. S. Apollinare Nuovo zu Rabenna.

Schon die wesentlich verschiedene Gestalt deutet in der Kirche S. Vitale (Fig. 37, 38 und 39) eine andere Bestimmung des Werkes an. Sie dürste wohl als Hosfapelle gedient haben. Die Bauzeit, 526—547, fällt mit jener der verwandten Kirche des h. Sergius in Konstantinopel zussammen. Holte hier der revennatische Baumeister sein Vordild, oder haben wir ein älteres gesmeinsames Vorbild anzunehmen? Ucht Pfeiler, im Achteck gestellt, tragen die Obermauer und darüber die aus länglichen Hohltöpsen konstruierte Kuppel. Sin gleichfalls achtseitiger Umgang schließt sich an den Kuppelraum an und öffnet sich im Doppelgeschoß gegen den letzteren in der Weise, daß zwischen die Hauptseiler im Halbkreise zurückweichende Säulen gestellt sind, welche gleichsam Nischen bilden und das obere Stockwert des Umganges tragen. Die unregels

wellen

mäßige Anlage der Borhalle wurde offenbar durch die Bodenbeschaffenheit bedingt. Eine andere Auffälligkeit des Baues, die aus ineinander geschobenen Hohltöpfen hergestellte Auppel, wurde auch an anderen ravennatischen, römischen und karthagischen (sog. Bäder der Dido) Werken beobachtet und erscheint konstruktiv nur als eine Abart der Gußkuppel, wesentlich versichieden von der Sophienkuppel und tief unter dieser stehend.

In allen ravennatischen Kirchen bilden die an den Kuppeln, Gewölben und Wänden strahlenden Mosaikgemälde, den Hauptschmuck. Die älteren Mosaiken aus der Zeit des Honorius und der Galla Placidia, z. B. jene im Baptisterium (S. Giovanni in Fonte), in der Kapelle des bischöflichen Palastes und in der Grabkapelle der Galla Placidia, lehnen sich noch unmittelbar an die altchristlichen Werke Koms an und teilen mit diesen die Anklänge an

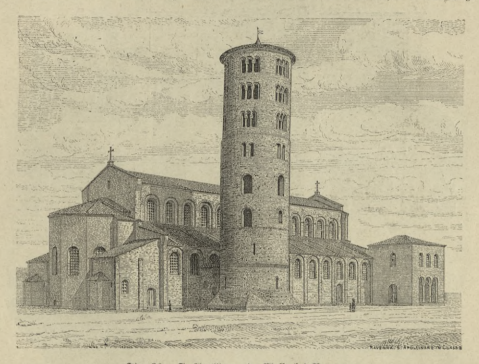


Fig. 36. S. Apollinare in Claffe bei Ravenna.

die Antike, wie im Drnamente, so in der Zeichnung der Gewänder und in den Typen der Köpse. Bon größter Schönheit, alle uns erhaltenen Werke in dieser Hinsicht überragend, sind die Mosaiken im Baptisterium: in der Mitte des Auppelgewöldes das Bild der Tause Christi, weiter unten in Streisen Apostel und Heilige zwischen Rankenwerk und phantastischen Architekturen (Fig. 40). Eine merkliche Stiländerung wird dagegen in den späteren Mosaiken (S. Apollinare nuovo, S. Vitale, S. Apollinare in Classe) beobachtet. Die Erweiterung des Darstellungskreises sessel am meisten das Interesse. Sowohl die Grabkirche wie die Taussapelle entbehrten des reichen Schmuckes historischer Vilder. In jener hat noch der gute Hirte Platz gesunden (Fig. 41), das symbolischsornamentale Element volle Geltung bewahrt; hier werden die vielen Einzelgestalten wesentlich dekorativ behandelt. Selbst in der Tause Christi durchbricht noch die antike Aussassipung den strengen historischen Borgang. Der Flußgott Jordan wird in die Szene einbezogen und vertritt den Engel, welcher später bei der Taussandlung Dienste leistet.

Eine andere Welt beherrscht im 6. Jahrhundert die Phantasie der Künstler. Der Himmel hat sich allmählig mit Heiligen bevölkert, deren Abbilder natürlich auch an den Kirchenwänden glänzen; die Vornehmen der Erde stellen sich gleichfalls ein. Bald drängen sie sich huldigend

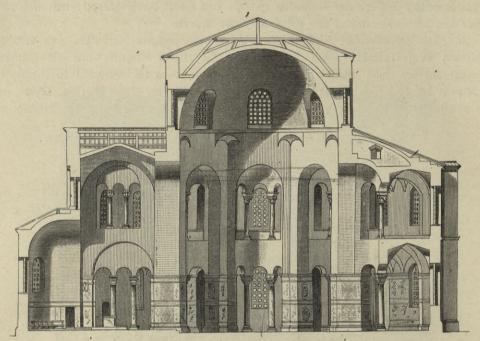


Fig. 37. Bitale. Längenschnitt. (Bubich.)

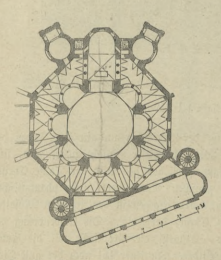


Fig. 38. Bitale zu Ravenna. Grundriß.



Fig. 39. Kapital von S. Bitale zu Ravenna.

an die himmlischen Mächte heran, bald empfangen sie selbst Huldigung, indem ihre Züge in ganzer Gestalt oder in Brustbildern verewigt werden. Die Darstellung nähert sich dem Porträt= artigen. Dazu kommen endlich zahlreiche biblische Schilderungen. In S. Apollinare nuovo schreiten (an den Langwänden des Mittelschiffes) aus den Thoren der Vorstadt und aus dem kaiserlichen Palaste Ravennas männliche und weibliche Heilige in Prozession heraus, um Christus und der Madonna ihre Verehrung darzubringen. In der Apsis von S. Vitale erscheinen Kaiser Justinian und seine Gemahlin Theodora, jeder von reichem Gesolge begleitet; sie tragen Geschenke in den Händen und wohnen offenbar der Weihe der Kirche bei (Fig 42). In beiden Apollinarissirchen blicken die Figuren der ravennatischen Vischösse auf den Veschauer herab. Der



Fig. 40. Mosaik in der Ruppel von S. Giovanni in Fonte zu Ravenna. Nach Garrucci.

Eindruck dieser Mosaisen ist ungleich weniger harmonisch als jener der alten Werke. Auf der einen Seite nimmt man ein allmähliches Sinken des Kunstvermögens und Erblassen der antiken Erinnerungen wahr, auf der anderen gewahrt man dagegen das Ringen, für die neuen Empfindungen und Charaktere den vollen, lebendigen Ausdruck zu gewinnen. Schon äußerlich kündigt sich der Nebenbestand zweier Kunstweisen an. Sinzelne Motive (besonders an den Triumphbogen) werden aus dem früheren Zeitalter herübergeholt, in anderen Schilderungen macht sich dagegen das Streben nach Porträtwahrheit geltend. Auch das bezeichnet den Uebersgang, das Christus bald unbärtig, bald bärtig auftritt, die Köpse regelmäßig in voller Vorders



Fig. 41. Der gute Hirt. Mojait aus der Grabkapelle der Galla Placidia zu Ravenna,

ansicht wiedergegeben werden, die Gewänder den freien antiken Burf verlieren. Auch wenn die Berwitderung des Schönheitssinnes, die Folge der Berarmung und der politischen Zuchtlosigkeit, nicht so arg um sich gegriffen hätte, so würden sich die antiken Ueberlieferungen für die neue Gedankenwelt immer weniger brauchdar erwiesen haben. In ähnlicher Weise ging auch die Reinheit und Schönheit der römischen Sprache zu Grunde. Eine ausgelebte Kunst mischt sich mit einer noch nicht zu vollem Leben erwachten und wecht so den Eindruck des halb Ueberreisen, halb noch Ungelenken. Dazu kommt noch die Einwirkung der Hossischen. Zeremonielle Tracht und Haltung, steises, hößisches Wesen sanden in der kaiserlichen Residenz am Bosporus, in der Nachbarschaft des Orients eine dauernde Heimat. Sie wurden bald auch in die Kreise der Kunst übertragen. Nicht allein in Aeußerlichkeiten, wie in der Aleidung, möchten wir Anklänge an das hößische Zeremoniell entdecken, sondern auch in den Bewegungen (der Kniefall, die Bershüllung der Hände, das Mienenspiel erscheinen zeremoniell geregelt), selbst in den Heißensgestalten, die sich stumm und demütig dem Allerhöchsten nahen und sich vor ihm wie Unterstanen beugen und in stummer Unterwürfigkeit verharren. Die geringsten Schwierigkeiten



Fig. 42. Juftinian und Gefolge. Mofait aus S. Bitale zu Ravenna.

machte die Schilderung biblischer Szenen (Oberwände des Mittelschiffes in S. Apollinare nuovo, Seitenwände des Altarhauses in S. Vitale), denn hier lagen Vordilder vor, welche keiner wesentlichen Umarbeitung bedursten. Wie in den Sarkophagresieß wird auch in den Gemälden der äußere Vorgang (zur Wiedergabe der Seelenstimmung reicht die Mosaiktechnik nicht aus) in knapper Weise erzählt, der Haupterson nur ein kleines Gesolge angereiht, der Vorwang der ersteren gern durch einen größeren Maßstab angedeutet (Fig. 43). Stellen sich die Mosaikbilder in Bezug auf die Komposition noch auf den Voden der Sarkophagresieß, so hängen sie dagegen in der Behandlung des landschaftlichen Hintergrundes in den wenigen Fällen, in welchen sie einen solchen zeichnen, mit den gleichzeitigen Miniaturen (Wiener Genesis) eng zusammen. Die Form der Felsen, die Gestalt der Bäume decken sich vollständig. Auch darin besteht zwischen den mussivischen Gemälden und den Miniaturen Uebereinstimmung, daß die Tiervilder eine viel schärfere Aussichen Antur bekunden, als die menschlichen Figuren.

Gegen den malerischen Schmuck treten die Werke der Plastisk in den Hintergrund. Wie in Rom so bieten auch in Navenna die Sarkophage den wichtigsten Anhaltspunkt für das Urteil.

Die Nachricht von einem großen monumentalen Werke (Theodorichs Neiterstatue) ist nicht sicher genug, um sie historisch zu verwerten. Einzelne Sarkophage erscheinen den römischen nahe verwandt, bei anderen, offenbar den jüngeren, bemerkt man bereits eine Lockerung der Regel, biblische Szenen von sepuleraler Bedeutung darzustellen und die beginnende Verwertung symbolischer Motive als Zierat. Wichtiger als die Sarkophage ist der in der Sakristei des Domes bewahrte Vischofsstuhl des Maximianus (546—552) (Fig. 44), plump in der Form, aber glänzend durch reichen Elsenbeinschmuck. Die sichere Datierung gestattet einen Kückschluß auf die Kunstzustände im 6. Jahrhundert, außerdem aber gehört die Kathedra des Vischofs Maximianus zu den ältesten Proben einer Kunstthätigkeit, welche im Mittelalter eisrig geübt wurde. Die Elsenbeinschnißerei bildet in den früheren Jahrhunderten desselben den vornehmsten Iweig der Skulptur. Der kostbare Stoss hob in den Augen der Menschen den Wert der



Fig. 43. Chriftus vor Pilatus. Mojait aus S. Apollinare nuovo in Ravenna.

Arbeit, die kleinen Maßverhältnisse bargen seichter die Mängel des gesunkenen plastischen Sinnes und näherten die Reliefs äußerlich den beliebten Buchillustrationen, mit welchen sie auch in der Wahl der Gegenstände, in der Anordnung und Zeichnung eng zusammenhängen. An dem Bischossstuhle des Maximianus sind Vorderseite und alle Lehnen mit Elsenbeinsplatten belegt. Ornamentstreisen von großer Schönheit scheiden die einzelnen Platten. An der Vorderseite treten uns fünf Heiligensiguren von sorgfältigster Arbeit, aber harter Zeichnung entgegen. Die Anklänge an die Antike in der Gewandung erscheinen bereits abgeschwächt, die Lebensfülle hat sich in trockenen Schematismus verwandelt (Fig. 45). Sine frischere Auffassung zeigen die Reliefs an den Lehnen und der Rückwand: Schilderungen aus dem Leben des ägyptischen Zoseph und Christi. Das Streben nach einer anschausichen Wiedergabe der Vorgänge, nach einer deutlicheren Charakteristik der einzelnen Personen wird besonders in der Erzählung



Fig. 44. Kathedra des Maximian. Ravenna, S. Vitale.



Fig. 45. Von der Kathedra des Maximian.



Fig. 46. Aus dem Leben des ägyptischen Joseph. Relief von der Kathedra des Maximian. Springer, Kunstgeschichte. II.

vom ägyptischen Joseph sichtbar (Fig. 46). So wagt denn doch die ravennatische Kunst einen Schritt nach vorwärts und versucht die biblischen Geschichten der Gegenwart näher zu bringen.



Fig. 47. Grabftein in Cividale.

Leider folgt bem ersten Schritte zunächst kein zweiter. Ravenna verödete und versank gar bald in ftille Abgeschiedenheit, aus der es bisher fein Ereignis berauszureißen vermochte. So macht die alte faiserliche Residenz den Eindruck einer Totenstadt, in welcher der Blick fast unwillfürlich auf die Spuren des allmählichen Ab= fterbens gelenkt wird. Dennoch bot auch Ravenna wenn nicht eine Grundlage für die spätere Runftentwickelung, fo doch einen Ausgangspunkt für die Runftthätigkeit in weiterem Umfreise. Die Rüstenstädte am adriatischen Meere, namentlich in Aftrien, erfreuten fich in spätrömischer Beit einer ftattlichen Blüte und besagen angesehene chrift= liche Gemeinden. Die Kirchen aus dem vorigen Jahr= taufende find leider faft famtlich zerftort, felbst die Städte zum Teile verschwunden; immerhin haben sich noch mannigfache Refte von Baudenkmälern erhalten, welche offenbar mit den ravennatischen Werken zusammen= Eine unmittelbare Ableitung von Ravenna läßt sich nicht in allen Fällen behaupten. Doch weisen das Baptisterium in Aguileja, die Basilifa in Parenzo. die Kirche S. Donato in Zara (ein Rundbau mit Um= gang und Empore) u. f. w. auf einen gemeinsamen Runft= boden mit Ravenna hin. Einzelne Denkmäler wie die feche Stuffostatuen (Sochrelief) im Innern ber fleinen Peltrudisfirche in Cividale (Fig. 47) aus dem 8. Jahr= hunderte und die Ornamentstreifen unter ihnen verraten in dem technischen Verfahren und in der Zeichnung eine so nahe Verwandtschaft mit ravennatischen Denkmälern, daß auf eine gemeinsame Runftschule geschlossen werden muß. Diese lleberlieferungen gingen auch während ber Langobardenherrschaft nicht völlig verloren. Auf diese Beise erklärt sich das Festhalten altehristlicher Erinnerungen

bis zum Ende des Jahrtausends, insbesondere die langdauernde Borliebe für Rundbauten in Oberitalien. Das bestimmte Borbild dieser Bauform nachzuweisen, und die Aenderungen, welche an denselben versucht wurden, darzulegen, bleibt fünftiger Forschung vorbehalten.



# B. Die Scheidung der orientalischen und occidentalen Kunst.

# 1. Byzantinische Kunft.



ie zweite Hälfte des vorigen Jahrtausends ist arm an hervorragenden Denkmälern und bleibt stumm auf unsere Frage nach den Künstlern; die Kunstkätigkeit erscheint überhaupt in diesen Jahrhunderten wilder Kämpse und zerrütteter Verhältnisse hier erloschen, dort versallen oder mühselig aus ärmslichen Anfängen aufsprießend. Dem Liebhaber des Schönen bietet die Zeit

vom sechsten bis elften Jahrhundert geringen Genuß; in der Geschichte unserer Runft= entwickelung spielt fie aber bennoch eine große Rolle. Bis dahin wandelte die chriftliche Runft im Morgen- und Abendlande denfelben Pfad, oder es liefen doch ihre Wege dicht nebeneinander. Run aber scheiden sich Drient und Deeident, und beide beginnen verschiedene, schließlich ent= gegengesette Richtungen einzuschlagen. Die altchriftliche Tradition und in ihr antife Ginflusse bewahren noch ihre Geltung, fie gehen aber neue Berbindungen ein und bilden fortan nur ein Element in der Runftentwickelung. Anders gestaltet sich die lettere im Occidente als im chriftlichen Driente. Die germanischen Bölfer, welche Teile Italiens besiedelten, auch diesseits der Alpen römische Pflanzstädte besetzt hielten, brachten einen naturfrischen Bug in die driftliche Welt, aber eine noch ungefüge Kraft. Der Kirche erwuchs die Aufgabe ihrer Erziehung. In ihrem sateinischen Gewande barg fie eine Fülle römischer Aufturformen und teilte bavon den neubekehrten Bölfern mit. Die altchriftlich-römischen Formen drangen tief ein in den Organismus der letteren, dienten ihnen zum Mufter und zur Schule. Scheinbar gunftiger gestalteten sich die Kunftzustände auf oftromischem Boden. Hier fand feine Uebertragung alterworbener Kultur auf fremde Bolfsförper ftatt, hier riffen nicht Barbaren gewaltsam, die Ueberlieferungen unter= brechend, die Herrschaft an sich. Das äußere Gerüste des oftrömischen Reiches blieb lange unversehrt. Allerdings brach die antike Bildung rasch zusammen. Will man ein äußeres Bahrzeichen für die Bendung der Dinge, fo bietet ein solches die Aufhebung der athenischen Philosophenschule im Jahre 529. Damit wurde die lette Quelle antifer Bildung, so spärlich fie auch zulett fliegen mochte, abgeschnitten. Als die dem griechischen Geiste angeborene Lust zu tieffinnigem Grübeln wiedererwachte, wurde fie nur im Dienste einer spekulativen Dogmatif ver= wendet. Aber der Griechenstamm stand aufrecht und lebte weiter. Das erleichterte die An= fnüpfung ber Gegenwart an die vergangene Belt. In mannigfachen Sitten, Gebräuchen und Anschauungen setzte sich die griechische Natur einfach fort. Da aber kein frisches Leben zu= strömte, so folgte doch bald eine innere Erschöpfung. Die Mijffonsthätigkeit der griechischen Rirche steht weit hinter jener ber römischen zurudt. Sie unterwarf fich bie Bulgaren, Glaven, Armenier in der Lehre und im Kultus, durchdrang aber nicht die nationalen Körper. Ginzelne Barbaren gewannen im Reich hohe Bürden, bestiegen sogar schon frühzeitig den kaiserlichen Thron; die großen Volksmassen blieben aber der bez byzantinischen Bildung, soweit sie griechischen Burzeln entsproßte, völlig fremd. Vom Abendlande immer mehr abgeschieden, näherte sich das byzantinische Reich naturgemäß dem Drient, welchem es ohnehin durch seine Weltlage zuneigte. Über auch hier wurden der Virssamkeit der byzantinischen Kunst enge Grenzen gesteckt. Der



Fig. 48. David als Hirt. Miniatur, aus einem griechischen Ffalter. Paris, Nationalbibliothek.

Drient verjüngte sich durch eigene Kraft. Siegreich drang von Arabien aus Mohameds Lehre vor, wunderbar rasch baute sich das Reich des Islam auf, bald als Nebenbuhler, bald als Neberwinder von Byzanz auftretend. Auch die byzantinische Kunst sand wegen des religiösen Gegensaßes am Islam einen erbitterten Gegner und mußte überall, wo dieser herrschte, weichen. An ihre Stelle trat eine andere, den Anschauungen und Sitten des Islam entsprechende Kunstweise.

So laufen denn bald nach der Mitte des vorigen Jahrtaufendes drei Runftströme neben=

einander. Sie berühren sich an einzelnen Stellen, nehmen aber doch im Ganzen einen selbstständigen Gang. Der eine Strom, der byzantinische, ansangs am reichsten fließend, endet doch schließlich im Sumpse; der andere ergießt sich zuerst in überschäumenden Massen und in wilden Sprüngen, hat aber, ehe er noch in der Ebene angelangt ist, seine Kraft verloren; der dritte fließt zunächst nur spärlich, empfängt aber so viele Zuslüsse, daß er stetig wächst und zulest als der mächtigste und größte, als wahrer Weltstrom sich erweist. Das ist der Strom der abendländischen Kunst.

Die Kunstthätigkeit in Byzanz stockte gleich nach Justinians Tobe. Dieser Kaiser hatte so viel gebaut, in der Hauptstadt so zahlreiche Pracht= und Nutwerke (Kirchen, Paläste, Wasserse leitungen u. s. w.) errichtet, auch in den Provinzen die Baulust so frästig gefördert, daß zunächst das künstlerische Bedürfnis gedeckt erschien, insbesondere da politische Wirren die Ausmerksamkeit der Herrscher in eine andere Richtung lenkten. Die Stockung drohte in eine völlige Erlahmung überzugehen, als seit 726 der Bilderstreit und die Vilderversolgung zu wüten begann. Durch den Sieg der Ikonoklasten wäre ein semitisch-orientalisches Element zur Herrschaft gekommen.



Fig. 49. David und Jeremias. Miniaturmalerei aus dem Gregor von Nazianz. Paris, Nationalbibliothet.

Diese Gesahr hob der Triumph der Orthodogen. Immerhin wurde die Stetigkeit der Kunstentwickelung unterbrochen. Auch im achten Jahrhunderte hatte die Kunstübung nicht vollständig geruht, nur daß, um jeden Anstoß zu vermeiden, die ornamentale Richtung, selbst bei der malerischen Ausschmückung der Kirchen, begünstigt wurde. Sine Rückehr von derselben zu einem wahrhaft monumentalen Stile, ein sestes Wiederanknüpsen an die gute alte Tradition unterlag großen Schwierigkeiten. Noch ist kein tieserer Verfall der Kunst nachweisbar; wohl aber hat sich die Veltanschauung, hat sich unter dem Ginsluß eines mächtigen Mönchtums die religiöse Smpsindung gewandelt und dadurch auch das Kunstwesen eine andere Richtung genommen. Am deutlichsten spiegelt sich dieser neue Kunstcharafter in der byzantinischen Miniaturmalerei wieder. Mehrere Handschriften aus dem 9. und 10. Jahrhunderte (Vibelstragment und Psalter in der Vatikana, ehemals im Vesitze der Königin Christine von Schweden, ein Kommentar zum Iesaias ebendort, die Predigten des Gregor von Nazianz und ein Psalter in Paris u. a.) stehen den altchristlichen Werfen ebenbürtig zur Seite. Sie zeigen nicht allein das gleiche technische Versahren (Decksarben), sondern auch die gleiche malerische Vollendung. An Anklängen an die Antite sehlt es nicht. Doch nur selten erscheint die ganze Seene einheitlich in antiker Weise

aufgefaßt, wie z. B. in dem Bilde Davids als Sänger und Hirt im Pariser Psalter (Fig. 48). Dem Sänger zur Seite sitt die Melodie, hinter einer Säule lugt das Echo, welches er geweckt, hervor, unten endlich lagert, den Schauplaß andeutend, der Berg Bethlehem. Die Erinnerung an pompejanische Gemälde taucht unwillfürlich auf. In der Regel verraten immer nur verseinzelte Gestalten (vornehmlich Personifisationen) den Einfluß der Antise; während andere Figuren auf demselben Bilde eine gröbere Hand kundthun, durch harte Zeichnung, steise Bewegung, schwunglose Haltung auffallen. In den Predigten des Gregor von Nazianz z. B. wird die siebzehnte Predigt, welche den Text teils aus Jeremias, teils aus den Psalmen schöpft, durch ein



Fig. 50. David mit der Heerbe. Miniatur aus dem griechischen Chludow-Pfalter in Mosfau.

Bild aus dem Leben des Jeremias und Davids illustriert (Fig. 49). Links wird der Prophet durch zwei Sklaven in eine Grube versenkt, rechts David von Nathan zur Buße ermahnt. Die Haldsfigur Bathsebas unter einem prachtvollen Baldachin (dem Bade), die Gestalt des Engels stechen sehr zu ihrem Borteile ab gegen den kauernden David und die beiden Propheten. Daß David zweimal auf dem Bilde vorkommt (er blickt auch links aus dem Palastfenster auf Bathseba) steht im Einklange mit der überlieserten Kompositionsweise; nur hätte ein älterer Künstler die Scene auf der Fläche besser gegliedert. Man irrt wohl nicht in der Annahme, daß die schöneren Figuren aus älteren illustrierten Handschriften herübergenommen sind, die gröberen Gestalten von den Walern im 9. Jahrhunderte geschaffen wurden, als ein äußerlicher Eklekticismus waltete.

Einheitlicher ist eine andere Gruppe von illustrierten Handschriften aus dem 9. und 10. Jahr=

hundert gehalten, welche zwar nicht ausschließlich aus den Alöstern hervorgingen, aber die siegreichen mönchischen Anschauungen ausdrückten. Die naive Erzählung der diblischen Ereignisse
tritt gegen ihre lehrhafte Auslegung zurück. Jene gelten nicht mehr an und für sich, sondern
empfangen eine dogmatische oder moralische Deutung. Die hochverehrten Mönche gaben auch
die Züge für die Heiligen des Himmels her, ihr abgezehrtes Wesen wurde zur idealen Menschennatur erhoben. So ging allmählich die Freudigkeit der Phantasie versoren und erlahmte die
sebenswahre Auffassung in der Aunst. Die Miniaturen sind nicht mehr sorgsam ausgesührte
Gemälde, sondern einfache Illustrationen des Textes, Kandzeichnungen oder Vignetten vergleichbar,
unmittelbar auf den Text bezogen und nur durch diesen verständlich. Bei Titelbildern, z. B.
dem Vilde Davids (Fig. 50) im Chludowpsalter in Moskau, den Evangelistendarstellungen hallt noch
die alte gute Tradition nach, sonst werden die erzählenden Vilder in der Zeichnung immer flüchtiger,
die Einzelgestalten immer starrer und härter. In Psaltern, Homitien und Menologien oder
Heiligenkalendern entsaltete sich diese Illustrationsweise am frästigsten. Während die figürlichen

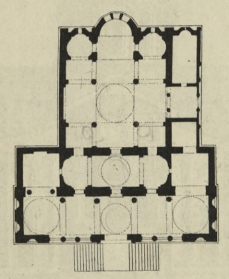


Fig. 51. Theotofosfirche in Konstantinopel.

Schilderungen an fünstlerischem Werte verlieren — die zahlreichen Kopien älterer Handschriften dürsen nicht als Maßstab genommen werden — steigert sich um die Wende des Jahrtausends die Pracht der ornamentalen Ausstattung. Jest erst heben sich durch glänzende Färbung und reiche Zeichnung die Initialen von den Textbuchstaben fräftig ab, wird der Goldgrund allgemeiner, gewinnen die Zierleisten eine größere Bedeutung. Ein idhllischer Sinn sprach aus den landschaftlichen Hintergründen der oströmischen Handschriften (Genesis), eine an den Orient mahnende Prachtliebe verraten die architektonischen Hintergründe im Batikanischen Menologium aus dem zehnten Jahrhunderte. Die ornamentale Richtung prägt sich im nachfolgenden Zeitalter auch in den sigürlichen Darstellungen aus, in welchen die Lichter durch seine Goldsinien wiedergegeben werden und die Gewänder zuweilen wie in Metallfarben schimmern. Offenbar hat die Emailmalerei das Muster geboten.

Auch in der byzantinischen Architektur ift nur in dekorativer Beziehung ein gewisser Fortschritt bemerkbar. Die überlieserte Centralanlage der Kirchen erhält sich in verkümmerter Form. Schon die Größenverhältnisse haben eine starke Einbuße ersahren, so daß viele Kirchen

48

Napellen gleichen. Aber auch Konstruktion und Gliederung sind dürftiger Art. In der Regel erhebt sich die Kirche auf einem quadratischen Plane, eine oft verdoppelte Vorhalle (Narthex) tritt ihr vor, polygone Apsiden schließen sie auf der Gegenseite ab (Fig. 51). Die Auppel in der Mitte des quadratischen Raumes wird von vier Pfeilern oder Säulen getragen; doch ruht sie nicht unmittels bar auf den Pfeilerbogen, da sich noch ein Cylinder (Tambour) zwischenschiebt, in welchem die Fenster eingelassen werden. Die Erhöhung der Auppel, die Anlage kleinerer Auppeln über der Vorhalle oder Nebenräumen üben einen malerischen Eindruck, welcher durch den auch bei Palastsbauten üblichen Schichtenwechsel von Backs und Bruchstein an den Mauern vermehrt wird. Traf auch die meisten byzantinischen Kirchen, besonders in Konstantinopel, das Schicksal, in Moscheen verwandelt zu werden, so blieb doch das architektonische Gerüste gewöhnlich unversehrt. Es



Fig. 52. Muttergottesfirche (H. Theotofos) in Konftantinopel.

fehlt dennach nicht an Beispielen des byzantinischen Baustiles, unter welchen die von dem Patrizier Constantin Lips um 900 gestistete Muttergottesfirche oder Hagia Theotokos (Fig. 52) die Pantepoptesfirche, die Erlösersirche (Mone tes Choras) in Konstantinopel, die Kirche des h. Nikodemus in Athen u. a. hervorragen. Bon um so größerer Berwüstung wurde das Innere der Kirchen heimgesucht. Der vorwiegend malerische Schmuck wurde von den siegreichen Bekennern des Islam teils abgeschlagen, teils übertüncht. Bir gebieten daher vorläusig nur über wenige Proden der monumentalen Malerei, wissen mit Sicherheit nur das Eine, daß die Mosaikmalerei dis tief in das Wittelalter (14. Jahrh.) mit Ersolg geübt wurde. Die Feststellung der Thatsachen wird auch durch die wiederholten Restaurationen erschwert, welche die Mosaikgemälde noch während der byzantinischen Herrschaft ersuhren. So schwankt z. B. das Urteil, ob das Bogenbild in der Borhalle der Sophienkirche, welches den thronenden Christus mit einem Kaiser zu seinen Füßen und zwei Medaillondildern, Maria und Michael zur Seite darstellt, in die Zeit Justinians

oder eine spätere Periode (9. Jahrh.) falle. Die letztere Annahme erscheint keineswegs unwahrsicheinlich, seitdem die Aunstrichtung unter der makedonischen Dynastie besser erkannt wurde. Im Areise der Mosaikmalerei haben offenbar die guten Traditionen noch im 11. Jahrhundert ihre

Kraft bewahrt. Die Kirche Mone tes Choras (Feldflofter) wurde im 11. Jahrhundert fum 1081) errichtet und am Schluffe des 13. oder An= fange des 14. Jahrhunderts nen hergestellt. Ihr Bilber= schmuck entstammt beiden Bau= perioden. Die Mosaifen im inneren Narther mit Scenen aus dem Leben Maria ge= hören dem 11. Sahrh., jene im äußeren Narther mit Dar= stellungen aus der Kindheit Chrifti, und insbesondere die Fresten im Innern der Kirche (jüngstes Gericht, Maria mit Engeln, Beilige, Chriftus in der Glorie u. a.) ungefähr dem Jahre 1300 an. den älteren Mosaifmalereien zeigen die Gestalten noch volle Formen, die Frauenföpfe einen antifen Typus, die Gewänder einen breiten Faltenwurf. Die Tempeljungfrauen z. B., welche Maria begleiten, wie fie von den Priestern den Burpur em= pfängt (Fig. 53), erscheinen den älteren Kunftschöpfungen durchaus ebenbürtig. Tiefer stehen die Gemälde aus dem Beginne des 14. Jahrhunderts. Die Figuren find übermäßig lang, die Köpfe mager und flein, die Beine fpindelförmig geworden, und auch die Fär= bung hat viel von der früheren Kraft und Frische verloren.



Ronftantinopel in Choras tes Mone Ser m Tempeljungfrauen. Den mit 53

Den lebendigen Naumsinn vermissen wir bereits an den Werken des elsten Jahrhunderts; zuweilen möchten wir glauben, daß die Vorlage der Miniaturmalerei entstammt und einsach in vergrößertem Maßstade auf die Wandsläche übertragen wurde. Immerhin behält die Aussührung fünstlerischen Wert, wenngleich das schöpferische Vermögen, die Ersindungskraft gesunken sind. Erst gegen den

Ausgang des Mittelalters finkt auch die künstlerische Ausführung zu mechanischer Arbeit herab. Mit bem Berluste ber politischen Macht, mit dem Berfiegen ber Duellen der Bildung erlosch auch die fünftlerische Phantafie. Die Kirche allein bewahrte eine ftarfere Lebensfraft. Sie rettete ben unterjochten driftlichen Stämmen bas nationale Bewußtsein, bas Gefühl ber Ginheit; fie wurde der Leiter und Lehrer des Bolfes. Auch was dieses an fünftlerischen Anregungen verlangte, empfing es aus den händen ber Kirche. Der persönliche Unteil der Künftler an ihren Werfen verringerte fich immer mehr, je stärfer die Heiligfeit des Bilbes betont wurde. firchliche Borichrift trat an die Stelle der freien fünftlerischen Erwägung. Wie bei allen in ber Ruftur fich auslebenden Bolfern ericheint auch in Bygang ichließlich ber Buftand ber Erftarrung als der gesetmäßige. Erst in dieser Periode wurden die Maler an eine bestimmte Darftellungsweise gebunden, wurde ihnen genau vorgeschrieben, wie fie die beiligen Borgange ju ichildern haben. Gine solche Anweisung besitzen wir in dem berühmten "Malerbuche vom Berge Athos". Seine gegenwärtige Form hat es wahrscheinlich im vorigen Jahrhunderte empfangen, aber auch die ursprüngliche Redaktion geht nicht weit in das Mittelalter gurud. Die Borichriften des Malerbuches beden fich oft mit febr alten Darftellungen; gesammelt und zusammengetragen wurden die Regeln aber erst, als sich die byzantinische Kunft wöllig ausgelebt hatte.

Das Schauspiel, welches Meanpten im Altertume bot, wiederholt fich in Byzanz, Sier wie dort währt es eine sehr lange Zeit, bis die reiche Erbschaft aufgezehrt wird. Wunderbar bleibt boch die mächtige Lebensfraft der Antike, daß selbst der geringe Rest, welcher von ihr auf die byzantinische Kunft überging, dieser noch Jahrhunderte lang ein vornehmes Aussehen sicherte und sie vor rascher Verwesung bewahrte. Auch darin gleichen sich Aegypten und Bygang, daß das Urteil über ihre Runft fich gewöhnlich nur auf die Runftzuftände in der letten Beriode ftutte und die Unveränderlichfeit und die Erstarrung schlechthin als Grundzug der Runftweise annahm. Wir wissen jest, daß, wie die ägyptische, so auch die byzantinische Runft wechselreiche Schieffale hatte, und daß auch dieser mannigfache künftlerische Reize innewohnen. Namentlich die technische Tüchtigkeit blieb die längste Zeit auf einer sehr hoben Stufe und fonnte bem Abendlande jum Mufter bienen. In ber Berftellung von Mojaifbildern besagen die Bygantiner nahezu das Monopol, so daß in Italien wie in Deutschland die Mosaifmalerei geradezu als "griechische Arbeit" bezeichnet wurde. In den Fächern des Kunfthandwerkes, in ber Goldichmiedekunft, in der Emailmalerei, in der Elfenbeinschnitzerei und besonders in der Seidenweberei überragten fie weithin die anderen driftlichen Bölter. Die Errungenschaften der uralten orientalischen Kultur sammelten sich im byzantinischen Reiche und nahmen von hier ihren Weg nach dem Abendlande.

Biele Werke der byzantinischen Aleinkunst gelangten erst im Lause der Areuzzüge nach dem Westen und Norden Europas; die Schätze italienischer, französischer, rheinischer Kirchen süllten sich mit der Beute der Areuzsahrer. Als Beispiele mögen das bekannte Elsenbeinrelies in Trier, welches die Uebertragung von Reliquien in eine Airche darstellt (Fig. 54), und die reich emaillierte Lade mit dem Siegeskreuze in Limburg an der Lahn genannt werden. Doch haben auch schon früher Werke des Kunsthandwerkes den Weg nach dem luzusarmen Abendlande gefunden. Soweit darf man daher einen Einsluß der byzantinischen Kunst auf die Kultur des Occidentes behaupten. Was aber von einem ganz Europa beherrschenden byzantinischen Kunststille in den älteren Jahrhunderten des Mittelalters geredet wird, ist eitle Fabel. In einzelnen süditalienischen Landschaften, z. B. Kalabrien und Terra d'Otranto, wo noch im dreizehnten Jahrhunderte griechisch gesprochen wurde, die Basilianerklöster am griechischen Gottesdienste seistlienen wurde auch die byzantinische Kunst heimisch. Sie war in Benedig und auf Sizilien



7\*

befannt. Im ganzen und großen ging jedoch der Occident in der Kunst seit der karolingischen Periode, nur auf der altchristlichen und römischen Tradition sußend, seine eigenen Wege. Dagegen hat die byzantinische Kunst bei allen Bölkern, welche sich zur griechischen Kirche bekennen, eine führende Rolle behauptet und hier sich dis auf die Gegenwart sorterhalten. Auch wenn andere Einslüsse hinzutraten, wie z. B. bei der prächtigen Klosterkirche Kurtea d'Argyisch in Rumänien, einem Werke des 16. Jahrhunderts, blied doch noch die byzantinische Tradition in Krast. Und auch die siegreichen Türken huldigten in ihrer Glanzzeit der byzantinischen Architektur. Die Moschee Mohammeds II. in Konstantinopel, von einem christlichen Künstler, Christodulos, erbaut, lehnt sich deutlich an die Sophienkirche an und empfängt nur durch den mit Cypressen bepflanzten Borhof ein fremdartiges Gepräge. Historisch bedeutsam erscheint namentlich die Wechselwirkung zwischen der byzantinischen Kunst und der Richtung, welche die Bölker des Islam einschlugen.

## 2. Die Runft des Jelam.

a. Sprien und Megapten.

Wie die bnantinische Kunft fich im Laufe ber Beiten mit dem Gebiet der griechischen Kirche beckte, so fand auch die Runft des Islam ihre Grenzen in der Berbreitung der Lehre Mohammeds. Sie reicht im Often bis nach Indien, im Weften bis nach Spanien. Schon ber gewaltige Umfang ihrer Herrschaft erschwerte eine einheitliche Auffassung der fünstlerischen Aufgaben. Bie verschieden gestalteten fich z. B. die Boraussegungen für die Architektur am Ufer Des Ganges, in Aegypten und auf römischem Kulturboben. Aber noch größere hindernisse bot die Natur bes herrichenden Stammes, bas Wefen ber religiofen Anschauungen und bes Gottesbienftes. Der lettere war wenig geliedert, in den ersteren fand fich für bas Gottesbild feine Stätte. Mag auch die Behauptung von dem völligen Mangel plastischer und malerischer Werke in ber Runft bes Islam übertrieben sein, so bleibt boch bie Thatsache bestehen, daß fich Stulptur und Malerei hier nicht über eine beforative Wirfung erhoben. von der Regel, wie Jagd= und Minnebilber in der Alhambra, Bortrats turfischer Gultane, haben ihren Ursprung in dem Gindringen fremder Sitte. Selbst in der Architektur können die Araber, der gunächst führende Stamm, nur die deforativen Teile als ihre Schöpfung in Anspruch nehmen. Wie alle nomadischen Bölker entbehrten fie des Sinnes für monumentale Runft, begnügten fich mit Zelten als Behaufung. Un diese Zelte, welche ben Hauptschmuck durch Teppiche empfingen, wird man erinnert, wenn man die Borliebe der fpateren Architeften für die Bedeckung aller Flächen mit buntfarbigen Ornamenten und ihr Streben gewahrt, durch glanzende, teppichartige Flachbeforation die Durftigkeit der Gliederung zu verhüllen. Bon den deforativen Teilen abgesehen, birgt die arabische Architektur mannigsache, von außen hinein= getragene, fremden Runftweisen entlehnte Elemente in fich. Es freugen sich byzantinische und sprifche Ginfluffe. Die antife Runft muß zahlreiche Säulen zum Schmucke ber neuen Berfe hergeben. Selbst bie unter ben Saffaniden vom britten bis fiebenten Jahrhundert aufblühende perfijche Runft lieh einzelne Bauformen. Aus diefen vielfältigen Burgeln entstand ein Stil, der Gigentumlichkeiten genug besitzt, um von den anderen, verwandten Beisen unterichieden zu werden, aber den einheitlichen Ursprung, die organische Entwickelung vermissen läßt.

Den ausgiebigsten Gebrauch von dem Lehnspsteme machte der Islam am Anfange seiner Herrschaft. Als er im siebenten Jahrhunderte in Sprien erobernd eindrang, begnügte er sich nicht, einzelne Bauglieder, das Material für die Prachtmoscheen von älteren Werken zu nehmen,

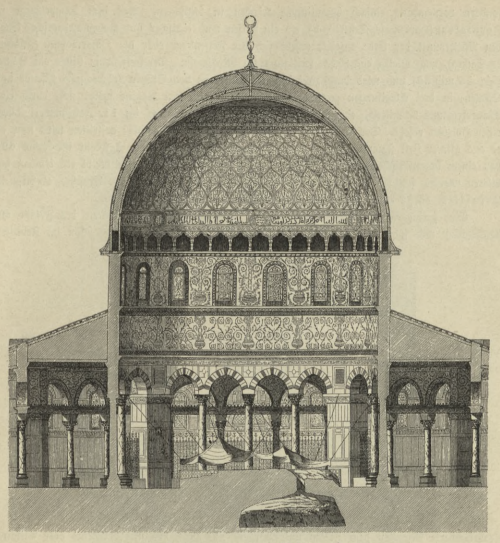


Fig. 55. Durchschnitt ber Sachra-Moschee zu Gerusalem.

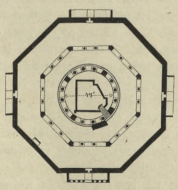


Fig. 56. Grundriß der Sachra-Moschee zu Jerufalem.

sondern verwandelte einfach byzantinische Kirchen in Moschen. Auf dem Tempelberge in Ferusalem (Haram-escheris), da, wo ein Felsen nach jüdischer und mohammedanischer Sage den Mittelpunkt der Erde anzeigt, erhebt sich der Felsendom oder die Omarmoschee (Kubbet-es-Sachra), nach Mekka das höchste Heiligtum der Mossemin. Der Felsendom bildet ein Achteck (Fig. 55 und 56) und wird durch zwei konzentrische Kreise von Stützen (abwechselnd Pseiler und Säusen) in drei Abteilungen gegliedert. Ueber dem mittelsten Kaume wöldt sich, durch eine Mauertrommel vermittelt, eine leichte Kuppel, seit dem Einsturze im 11. Jahrhundert durch einem Holzbau ersetz. Der Felsendom ist eine byzantinische Schöpfung; gestritten wird nur, ober aus älterer Zeit stammt, oder ob er auf Besehl des Chalisen Abd-el-Melik im Jahre 694 von einem byzantinischen Künstler erbaut wurde. Das Wahrscheinlichste bleibt ein Umbau des älteren Werkes im siedenten Jahrhundert. Auch bei der siedenschiffige Moschee el-Aksia in Jerusalem dürste eine byzantinische (dreischiffige) Kirche den Kern bilden.

Eine geringere Abhängigkeit von älteren Mustern zeigen die Bauten des Islam auf ägyptischem und südeuropäischem Boden. In raschem Sturmlaufe wurde schon im siebenten

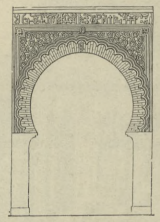


Fig. 57. Hufeisenbogen.



Fig. 58. Rielbogen.

Jahrhunderte Aegypten dem Fslam unterworsen, eine neue Hauptstadt (Fostat oder Altsairo) gegründet, einige Menschenalter später die Herrschaft der Chalisen abgeschüttelt, ein selbständiges Reich errichtet und das Land zu hoher, langdauernder Blüte emporgebracht. Aus Aegypten holen wir zumeist unsere Kunde von der arabischen Architestur. Auch hier sind die Spishogen, die nebst den Huseisen und Kielbogen (Fig. 57 und 58) in jener am häusigsten wiederkehren und geradezu ihr Wahrzeichen bilden, einer älteren (persischen) Kunstweise entlehnt. Sie haben keineswegs konstruktive Bedeutung, tragen und stüßen keine mächtigen Gewölbe, sondern danken der Freude an bewegteren, reicheren Linien und Formen das Dasein. Ein spisig geschlossene oder unten eingezogene Bogenöffnung beschäftigt die Phantasie länger als ein einsacher Rundbogen. Der auf dekorative Wirkungen gerichtete Sinn äußert sich in gleichem Maße in den Kuppelbauten, in welchen das Streben, die ruhige Fläche durch kleine, farbige, in Licht und Schatten wechselnde, gleichsam angehängte Zierglieder zu beleben, siegreich auftritt.

Die im Umfange meistens beschränkte Auppel ist auf quadratischem Grundrisse errichtet und stimmt in der Hauptsache mit den byzantinischen Anlagen überein; nur werden außen stusensörmige Absätze unter der eigentlichen Auppelschale als Vermittelung angebracht, und innen

die Zwickel, welche den Uebergang von der Mauer zur Auppel bilden, durch kleine, wie Bienensellen aneinandergereihte, aus Gips oder Holz geformte Hohlkörper geschmückt. Sie erinnern an Tropfsteinbildungen, haben aber gewiß nicht diese zu unmittelbaren Borbildern gehabt; eher möchte man in faltigen Decken den Ursprung suchen. Auch von der Band zur flachen Decke leiten häufig Stalaktitengesimse über. Den monumentalsten Eindruck üben die Portalbauten der Moscheen aus, mächtige Nischen, durch eine Halbsuppel geschlossen und die ganze Fassadenhöhe einnehmend. Möglich, daß der altägyptische Fassadenbau hier noch nachwirkte. Fast alle Jahrs



Fig. 59. Moschee el=Moned zu Kairo. (1415.)

hunderte des Mittelalters sind in Kairo durch Moscheenbauten vertreten. Bereits im 7. Jahrschunderte wurde die Amrumoschee begonnen, im 14. die Hassammoschee, welche als die prächtigste gilt, und im folgenden die Moschee els Moyed (Fig. 59) geschaffen. Sie weichen in der Größe und in den Einzelheiten von einander ab und lassen sich nicht als Glieder einer längeren Entwickelungskette auffassen. Die Moscheen bilden überhaupt keine geschlossene Baueinheit, sondern bestehen aus einer Gruppe von Bauten. Der Kern einer Moschee ist der Hos, in dessen Mitte sich der Brunnen für die religiösen Waschungen besindet. Eine gedeckte Halle umgiebt ihn. An seiner Ostseite, häusig durch ein Gitter von ihm getrennt, liegt die tiesere, der Breite nach ost durch Säulen oder Pseiler geteilte Gebethalle; im Hintergrunde derselben die nach Mekka gerichtete

Gebetnische (Kibsa oder Mihrab), rechts davon die Kanzel (Mimbar), von welcher die Predigt gehalten wird, und näher dem Hose zu ein hohes umgittertes Gestell (Diffe), dem von Kanzellen umgebenen Chorraum in der altchristlichen Basilika vergleichbar, von welchem aus ein Borsbeter die Koranverse sür die Fernstehenden wiederholte. Noch wären als regelmäßige Teile einer Moscheeanlage das Grab des Erbauers der Moschee (Maksara), die Schule (Medrese) und das Minaret zu erwähnen, der Turm mit Galerien zum Abrusen der Gebetstunden, der sich nach oben verzüngt, aus dem Duadrat in das Achteck oder den Cylinder übergeht und auf dem Dache kuppelsörmige Knöpse oder Kegelspitzen trägt.

Vermist man nur zu häufig die Klarheit der Anordnung, die Kühnheit der Anlage, so bietet dafür der Glanz und die Pracht der Ausstattung reichen Ersat. Die dekorative Kunst entbehrt vollständig des plastischen Charakters, wie schon aus dem Mangel an architektonischen, scharf profilierten Gliedern hervorgeht. Der Malerei ist die Aufgabe, die Felder, Füllungen

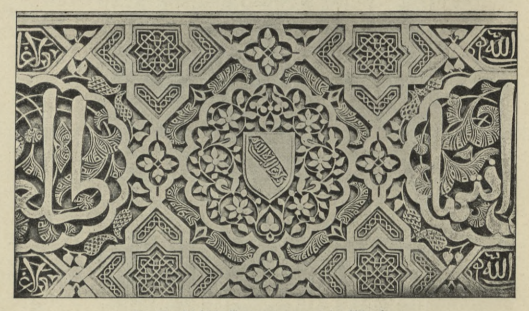


Fig. 60. Arabische Wandverzierung aus der Alhambra.

und Flächen zu schmücken, sast ausschließlich übertragen worden. Die arabischen Maler Aegyptens verstanden sich zwar auch wie die mohammedanischen Perser auf die Wiedergabe von Menschensund Tierdildern; das Vollendetste und Bleibendste ihrer Leistungen sind jedoch die ornamentalen Muster, die unter dem Namen Arabesken begriffen werden. Geometrische Figuren liegen ihnen zu Grunde. Diese werden aber nicht in regelmäßigem Wechsel wiederholt; es werden auch nicht, wenn mehrere Figuren in eine größere Fläche eingezeichnet werden, Hauptsiguren von Nebenstiguren unterschieden, die einen den andern untergeordnet. Die Umrisse der Figuren öffinen sich vielmehr gegen einander, eine Figur geht in die andere über; die Linien, statt sich zu schließen, senken ab und leiten zu der nächsten Figur, so daß man nie eine einzige sest im Auge behält, stets weiter gewiesen und von dem scheindar bunten Wechsel der Gestalten gesangen genommen wird (Fig. 60). Jur Verstärkung und Ergänzung des Eindruckes tritt noch die Farbe hinzu. Wir begegnen keinem einzelnen vorherrschenden Tone, welcher der ganzen Fläche den bestimmten Charakter verseiht, auch nicht der Hebung der Farbentöne durch Kontraste. Gerade so wie die Linien ineinander sließen, eine Figur mit der anderen sich verschlingt, so

ordnen sich auch die verschiedenen Farben nebeneinander, so daß alle gleichmäßig zur Wirkung beitragen, zu einem reichen, harmonischen Ganzen. Das Auge haftet nicht an einer Farbe, sondern empfängt rasch wechselnde, im ganzen aber gut zusammenklingende Eindrücke. Die Phantasie der Künstler erscheint unerschöpflich in der Ersindung der Arabesken. Nicht nur daß



Fig. 61. Arabifche Glaslampe. Bien, Defterr. Mufeum.

das lineare Ornament die mannigfachsten Berbindungen eingeht, es wird auch noch die Ranke und stilissiertes Blattwerk zum Schmucke herangezogen und mit jenem verknüpft. Trop dieser Fülle wird niemals ein Motiv mechanisch wiederholt, auch nicht in den Kleinkünsten und im Kunsthandwerke, wo die Arabeske gleichfalls herrscht, ja noch glänzendere Ersolge erzielt, als in der Architektur (Fig. 61).

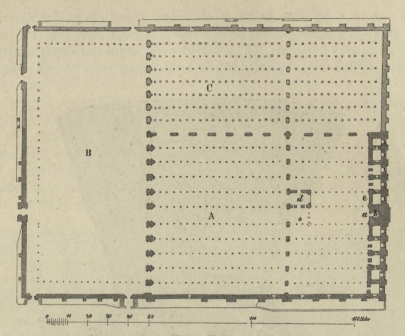


Fig. 62. Grundriß der Moschee von Cordova.

A. Ursprüngliche Gebethalle. B. Borhof. C. Erweiterung der Gebethalle. a-b. Kibla.



Fig. 63. Moschee zu Cordova.

## b. Sigilien und Spanien.

Von Aegypten brang die arabische Kunst, wie die politische Herrschaft des Felam, nach der Westküste Afrikas, von da nach Sizilien und Spanien vor. Die hier geschaffenen Werke werden gewöhnlich unter dem Namen: Werke des maurischen Stiles begriffen. Von der

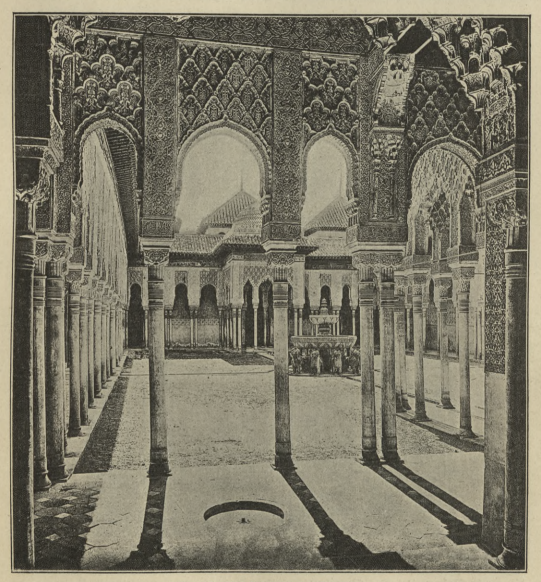


Fig. 64. Der Löwenhof der Alhambra.

Kunstthätigkeit der Araber auf Sizilien geben uns nur schriftliche Berichte und die Nachbildungen und Nachklänge in der normannischen Periode (Paläste Zisa und Kuba) Kunde.

Anders in Spanien. Hier haben zwei Bauten der Araber vor allen andern (Moschec in Toledo, Minaret oder Giralda und Alcazar in Sevilla u. a.) Weltruhm errungen: die Moschee von Cordova und die Alhambra in Granada. Die Ansänge der Moschee von Cordova

fallen bereits in das achte Jahrhundert. Die späteren Erweiterungen haben die Symmetrie gestört, doch den ursprünglichen Plan nicht unkenntlich gemacht. An den Vorhof stößt die große, ursprünglich von zehn, später von siedzehn Säulenreihen durchschnittene Gebethalle an (Fig. 62 u. 63). Die Säulen, fast alle römischen Denkmälern entlehnt und durch gezackte Hufeisenbogen verbunden, tragen kurze, ebenfalls durch Vogen verbundene Pseiler, auf welchen



Fig. 65. Alfhambra. Abencerragen = Salle.

die gerade Decke ruht. Der Wechsel von weißen Steinen und roten Ziegeln stimmte vorstrefslich zu dem reichen Farbenschmuck, welcher die Wände und Bogen überzog. Das Lustsichlöß der inaurischen Könige von Granada, nach der roten Farbe des Gesteins Alhambra benannt, vorwiegend dem 14. Jahrhunderte angehörig, zeichnet sich nicht durch die Größe der Anlage oder durch Großräumigkeit und monumentale Ausstattung aus. Die Fülle und die Schönheit des farbigen Ornamentes, welches alle Flächen bedeckt, die Verteilung der Räume, der reizende Wechsel der Höße und Haben umkleiden den Bau mit poetischem Schimmer und haben

in unserer Phantasie die Alhambra zum idealen Schauplatze eines träumerischen, dem Gesange, der Liebe und dem Ritterdienste gewidmeten Genußlebens geschaffen. Das Festhalten an den orientalischen Sitten giebt sich in der Betonung der Höse kund, welche den Mittelpunkt der architektonischen Anlage bilden. Um den Hos der Alberca, eines langgestreckten Bierecks, gruppieren sich Säulenhallen, die jetzt zerstörte Woschee, die Bäder und der gewaltige, vorspringende viereckige Turm, in welchem sich der "Saal der Gesandten" besindet. Ginen zweiten Mittelpunkt bildet der Löwenhof, nach dem auf zwölf Löwen ruhenden Bassin so benannt (Fig. 64). Gine leicht gesügte Säulenhalle schließt ihn ein und führt an einer der Langseiten zur Halle der

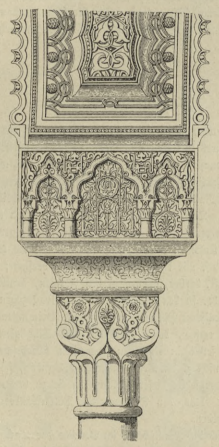


Fig. 66. Säulenkapitäl und Gewölbeanfang aus der Alhambra. (Nach Allg. Bauzeitg.)

Abencerragen (Fig. 65), deren ritterliches Geschlecht hier um 1480 ermordet wurde, an der anderen zur Halle der zwei Schwestern. Die üppige Schönheit der sarbenreichen Dekoration, namentlich in diesen Hallen, spottet jeder Beschreibung und läßt das dürstige Material, die Flüchtigkeit der Ausführung vergessen. Zur richtigen Würdigung des Bauwerkes muß hervorgehoben werden, daß die Bogen, z. B. im Löwenhose, nicht auf den Säulen ruhen, also keine konstruktive Bedeutung haben, sondern nur zur zierlicheren Füllung und zum Abschluß des Raumes zwischen je zwei Säulen dienen. Auch die Säulen selbst, bald einzeln, bald zu zweien (gekuppelt) ausgestellt, dünn und schlank, mit einem aus verschlungenen Blättern gebildeten Kapitäl (Fig. 66) bedeckt, sind mit Rücksicht auf die geringe Last, die sie zu tragen

haben, und auf den leichten, anmutigen Charafter der ganzen Anlage geschaffen worden. Die Alhambra ist das jüngste Werk arabischer Kultur in Europa. Die wuchtige Kraft, welche den Islam in raschem Laufe nahezu die Weltherrschaft erstürmen ließ, ist verschwunden; eine satte Vildung, die sich des Lebensgenusses und des üppigen Reichtums ersreut und bei der Ausschmückung der heimischen Stätte vor allem den sinnlichen Reizen huldigt, war an ihre Stelle getreten. So spiegelt sich in dem köstlichen Lustdau der Alhambra das Schicksal der arabischen Kulturwelt wieder. Die Herrschaft der Araber im südwestlichen Europa bedeutet nur eine kurze Episode in seiner Geschichte, die Kunstthätigkeit der Mauren ist einem flüchtigen Traume vergleichbar. Unsterblichkeit wahrte sich nur die Arabeske, welche in dem ornamentalen Hausrat Europas eine bleibende Stätte fand. Die Arabeske entstammt dem innersten Volksegeiste der Moslemin und konnte daher wie alles, was einmal wahrhaft gelebt hat, nicht mehr spursos vergesen.

## 3. Rarolingische Runft.

Die chriftlichen und mohammedanischen Drientalen durften uns Nordländer in den erften Jahrhunderten des Mittelalters mit Jug und Recht Barbaren schelten; denn wir brachten, als wir in bas Weltreich ber Runft eintraten, junächst nur einen färglichen Ginfat mit. Bas wir als Eigentum besagen, die feurige Singabe an die driftlichen Lehren, den tief in die Sache ein= dringenden Sinn, das rege Naturgefühl, die unerschrockene Wahrheitsliebe konnte anfangs gar nicht zur Geltung fommen. Den Borgugen der alten Rultur, den abgeschliffenen Formen, dem ausgebildeten Handwerke vermochten wir nichts Achnliches entgegenzustellen. Alls daher bie Römer nach dem Norden Rolonien aussandten und hier Städte anlegten, murbe feine Berichmelzung der römischen Runft mit einer heimischen Weise versucht; es entwickelte fich vielmehr eine römische Provinzialkunft, berber, gröber in den Formen, ärmlicher im Materiale als die Runft in der Sauptstadt, aber in den Burgeln, in den Grundzügen mit ihr gusammenfallend. Immerhin fproß in den römischen Pflangstätten Galliens, Britanniens und Germaniens während ber Raiserzeit eine Rultur empor, beren Reichtum und Tüchtigkeit uns noch heute in den Funden in der Erde und selbst in einzelnen Bauresten überraschend entgegentritt. prächtigen Gindrud mußte nicht 3. B. Trier mit feiner Bafilifa, feinem Umphitheater, Balafte und Stadtthore üben! Leider fehlte diefer Rultur, um fie zu vollem Gedeihen zu bringen, Die Stetigkeit ber Entwidelung. Rach ben Stürmen ber Bolferwanderung mußte beinahe überall von neuem wieder gefät werden.

Am raschesten hob sich die Kunstübung im Bereiche der Langobardenherrschaft. Schon im sechsten Jahrhunderte wurde das Maurergewerbe von Genossenschaften (magistri comacini) betrieben, was eine längere Uebung und reiche Ausbildung des ersteren voraussetzt. Aus der gleichen Zeit ersahren wir von der Errichtung von Kirchen und Palästen (P. der Theodelinde und des Berthari in Pavia, des Luitprand in Olona) und von der Ausschmückung der letzteren durch Bandbilder. Auch die Kirchen ersreuten sich reicher Begabung mit Goldarbeiten und Elsenbeinwerken (Domschaft zu Monza, Elsenbeintasel des Herzogs Pemmo in Cividale u. a.). An dieser Thätigkeit hat aber der Langobardenstamm nur einen geringen Anteil; das Berdienst gebührt vielmehr den alten Bewohnern des Landes, welche auch unter der Langobardenherrschaft in den Städten ansässig blieben und hier die römische Kunstbildung fortpflanzten. Nur in den Ornamenten kommt ein fremdartiger, nordischer Zug zum Borschein, und die rasch eintrestende Berwilderung der Zeichnung, die grobe Arbeit bekunden die Mitwirkung von Barbarenstende Berwilderung der Zeichnung, die grobe Arbeit bekunden die Mitwirkung von Barbarens

händen. — Langsam hebt sich die Kunstthätigkeit unter den Franken während der stürmischen Herrschaft der Merowinger. Doch haben sich Nachrichten von zahlreichen und ausgedehnten Kirchenbauten, bei welchen frühzeitig auch die Kreuzform — wohl aus Italien (Mailand) übertragen — auftaucht, und von malerischer Aussichmückung der Kirchen erhalten. Die Unterscheidung der heimischen Bauweise, welche Holz oder kleine Bruchsteine verwendet, von dem

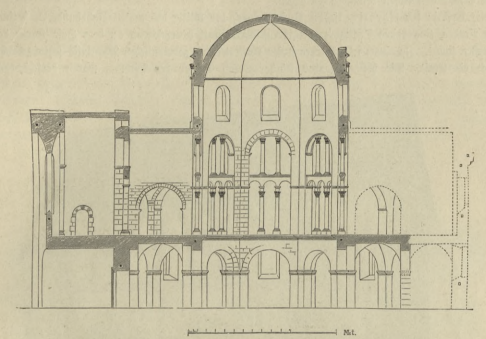


Fig. 67. Palaft=Rapelle Rarls bes Großen in Machen. Längenschnitt.

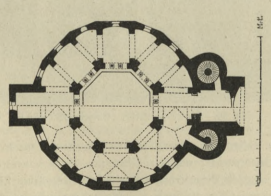


Fig. 68. Palast = Rapelle in Nachen. Grundriß

römischen Quaderbau beutet jedenfalls auf ein geschärstes Auge, auf einen erwachenden Aunsteverstand hin, ebenso wie die rühmende Erwähnung von Goldschmieden die Freude an reichem Schmucke beweist. Eine große Sauberkeit der Arbeit spricht in der That aus den Goldgeräten (Schwertknöpfen, Spangen) aus dem Grabe Königs Childerich I (5. Jahrh.) bei Tournau, welche mit Glasstüssen eingelegt sind und Emailwerke nachahmen. Sie bilden mit den Lichterkronen des westgotischen Königs Reccesvinthus (7. Jahrh.) die wichtigsten Proben der Kleinkunst aus

der merowingischen Periode. — Stetiger tritt uns die Aunstentwickelung auf angelsächsischem Boden entgegen, wo namentlich die seit Gregor dem Großen unterhaltenen Beziehungen zu Rom auch auf die Aunstpflege Einfluß übten. Konnte auch der heimische Holzban nicht verdrängt werden, so empfing doch die Malerei, sowohl der Handschriftenschmuck wie die Wandmalerei, vielbegehrte Muster. Bereits im 7. Jahrhunderte scheint eine seste Regel für die Aufstellung der Bilder in Kirchen bestanden zu haben.

Erst in der Karolingischen Periode, nach der Mitte des achten Jahrhunderts, beginnt im Norden eine reiche Thätigkeit, die ihren Mittelpunkt überwiegend an dem Hofe Karls des Großen findet. Zu einem selbständigen freien Auftreten der germanischen Phantasie sehlte zunächst noch die Kraft. Die hervorragenden Förderer und Träger der Bildung waren verschiedenen



Fig. 69. Klofter zu Lorich. Eingangethor (Ph.).

Stämmen und Ländern entsprungen. Gemeinsam war ihnen, wie die Kenntnis der lateinischen Sprache, so die hohe Berehrung der römischen Litteratur. Dieses internationale Band erwies sich zunächst stärfer als die nationale Besonderheit und wies dem Geistesleben seine bestimmte Richtung. Ebenso mußten die byzantinischen Hossisiten als Muster angerusen werden, als unter Kaiser Karl dem Kahlen der fränkische Hoss auch im äußeren Gepränge das alte Kaisertum nachsuahmen versuchte. Die Blicke der karolingischen Kunst sind gleichfalls auf die ältere römische und altchristliche Kultur zurückgelenkt. Italien liesert nicht blos Baumaterial und Schmucksfachen sondern auch künstlerische Anregungen und Muster. Byzanz endlich übt Einsluß auf die zeremonielle Tracht und sender Berke des Kunsthandwerkes und der Luzusindustrie. Das bedeutendste Denkmal der karolingischen Kunst ist die von Kaiser Karl dem Großen gestistete und 804 geweihte Palastkapelle (jest Münster) in Nachen (Fig. 67, 68). Wag auch die ost

angerusen Aehnlichseit mit San Vitale in Ravenna nicht durchschlagend sein, der Plan und die Anordnung von einem selbständig denkenden Baumeister (einem sonst unbekannten Meister Otto aus Mep?) herrühren: die Verwandtschaft mit älteren italienischen Centralanlagen, z. B. dem sog. alten Dome in Brescia, bleibt bestehen. Sine Vorhalle, mit zwei Rundtürmen zur Seite, führte in das Innere, das als ein achtseitiger Ruppelraum, von einem sechzehnseitigen niederen Umgange umschlossen, entworsen wurde. Der Umgang zeigt zwei Stockwerke. Das untere ist, dem Bechsel der quadratischen und dreieckigen Felder im Grundrisse entsprechend, mit Kreuzgewölben und dreiseitigen Gewölbefappen eingedeckt. Das obere lehnt sich in aufsteigenden Gewölben an den Kuppelraum an und öffnet sich gegen denselben in hohen Rundsbogen, welche durch ein Doppelpaar von Sänlen, — die unteren von den oberen durch ein Gesims getrennt, die oberen, wie im Pantheon, an die Laibung der Bogen unmittelbar anstoßend — gestützt erscheinen. Außen entbehrte der Bau beinahe jeglichen Schnuckes. Die große Nische an der Eingangsseite, die schmalen Pseiler an der Kuppelmauer sind die einzigen wirksamen Unterbrechungen der Mauermasse. Innen dagegen trugen Mosaikgemälde in der



Fig. 70. Unficht der Ginhard-Basilifa. (Klosterruine Steinbach.)

Auppel, noch erhaltene, kunstvoll gegossene Gitter im oberen Umgange und die reichen (antiken Bauten entlehnten?) Säulenkapitäle zu einem glänzenden Gindrucke bei. Die Aachener Palastskapelle wurde mehrsach nachgeahmt, so z. B. in Ottmarsheim bei Mülhausen im Essas, einer Benediktinerinnenkirche aus dem 11. Jahrhunderte; insbesondere fand das Motiv der auseinander gestülpten Säulen als Bogenfüllung eine weitere Berbreitung (Essen, Maria im Kapitol zu Köln). Doch lag dem Nachener Münster kein fruchtbarer Gedanke zu Grunde, welchen die spätere Kunst weiter hätte entwickeln können. Wie der Kaiser vor allen Zeitgenossen durch die Größe seines Herrschergeistes strahlt, so überragt auch sein Bau noch auf lange hin die Leistungen nordischer Künstler. Nicht darauf soll Gewicht gelegt werden, daß so viele Einzelglieder und Schmuckteile aus älteren italienischen Werken (Kom und Kavenna) über die Alpen gebracht wurden, um den engen Zusammenhang mit der altchristlichsvömischen Kultur zu beweisen, wohl aber auf die geschickte, von klarem Verstande zeugende Behandlung des Bautypus, welche eine mechanische Kopie ausschließt. Noch aus einem anderen, freilich kleineren Werke spricht die Begeisterung sür die vergangene Kunst. Die Thorhalle in Lorsch (Fig. 69), wohl zu der von K. Ludwig dem Jüngeren (876—882) gestissteten Grabkirche gehörig, welche als "bunte" d. h.

farbig geschmückte Kirche von Zeitgenossen gerühmt wird, offenbart in den Maßverhältnissen und in der Zeichnung der Säulen und Pilaster das Studium der Antike. Nur in den Giebeln (statt Bogen) über den oberen Pilastern und in dem Farbenwechsel der Duadersteine an der Fassade klingt die heimische Weise an. Die merowingische Tauskirche in Poitiers z. B. zeigt, nur roher und unregelmäßiger, den Schichtenwechsel verschiedensarbiger Steine; an angelsächsischen



Fig. 71. St. Michael in Fulba. (a. 820.)

Bauten kehrt die Vertretung des Bogens durch spitze Giebel öfter wieder. Aber auch diese heimischen Motive gewinnen in Lorsch eine kunstreichere Gestalt.

Neben diesen Schöpfungen, welche besonderen günstigen Umständen den Ursprung versdanken, bestand die Kirchenanlage nach dem Muster der altchristlichen Basiliken als Regel aufsrecht. Reste haben sich von den beiden Stiftungen Einhards, von den Kirchen in Michelstadt (Steinbach) im Odenwalde (Fig. 70) und Seligenstadt erhalten; ihnen schließt sich die Michaelsfirche auf dem heiligen Berge bei Heidelberg (883) an. Biereckige Pfeiler trennen die Schiffe, an welche ein Duerhaus mit Apsiden sich anschließt, so daß der Grundriß die Form eines

Kreuzes (T) zeigt. Eine merkwürdige Klarheit und Schärfe offenbaren die Abmessungen der einzelnen Teile, eine große Tüchtigkeit die technische Arbeit. Wenn Ziegelbrand, Mörtels bereitung, überhaupt das ganze Maurerwerk die sebendige Fortdauer römischer Neberlieferungen verraten, so zwingt die wohl überlegte Raumanordnung zu der Schlußfolgerung auf eingehende theoretische Studien.

Die Hauptrolle in der Baubewegung der karolingischen Periode fällt den Klöstern zu. Sowohl in Frankreich (Centula oder S. Riquier, Fontanellum oder Bandrille u. a.) wie in Deutschland erstanden zahlreiche Benediktinerklöster, die bei rasch wachsendem Reichtum nicht

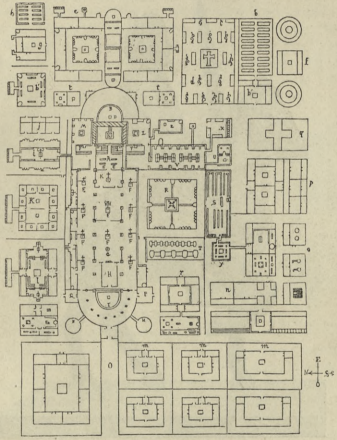


Fig. 72. Grundriß eines Mofters aus bem Archiv von St. Gallen.

zögerten, die ursprünglichen Notkirchen in stattlichster Weise umzubauen. An sie knüpft sich vorzugsweise der Fortschritt in der Architektur vom 9. bis zum 11. Jahrhundert. Von den großen Bauten in Fulda ist nur die kleine Michaeliskirche (820) und auch diese nicht in unversehrter Gestalt auf uns gekommen. Ueber der kreisrunden Arppta erhob sich ein Auppelbau, von acht Säulen getragen und einem runden Umgange eingeschlossen (Fig. 71). Auch die Kirche und das Kloster von St. Gallen, ein Werk Abt Gozberts (816—837), haben einem Neubau weichen müssen. Doch bietet vollgültigen Ersaß ein großer, auf Pergament gezeichneter gleichzeitiger Plan (Fig. 72), welchen das Archiv von St. Gallen bewahrt. Er ist um so werts voller, als er von allen Zufälligkeiten des Bauplages absieht, also einen Muskerplan darstellt.

Die Alosterbauten, welche die Kirche einschließen, süblich das eigentliche Wönchskloster mit Schlaf= und Speisesaal, nördlich die Abtei und Schule, östlich das Krankenhaus und Roviziat, westlich und im äußeren süblichen Umtreise die Dekonomiegebäude, erregen unser Staunen durch die verständige Anordnung; die Kirche selbst weckt unsere Bewunderung durch ihre Größe und reiche Gliederung. Zwei Rundtürme schirmen den Eingang; Säulen scheiden das Mittelschiff von den Seitenschiffen; über der Krypta, welche jetzt bei großen Kirchenanlagen allgemein in Gebrauch kommt, erhebt sich an der Ostseite der erhöhte Chor mit der Apsis. Auch im Westen schließt die Kirche mit einem Halbkreise ab; es wird demnach der Chor verdoppelt. Die Doppel=



Fig. 73. Reiterstatuette Karls d. Gr. (?). Paris, Museum Carnavalet.

chöre, seit dem 8. Jahrhunderte (Centula) nachweisdar, finden ihre natürliche Erflärung in dem Doppelkultus der betreffenden Kirchen. Wenn eine Kirche zwei Titelheilige hatte, auf deren Namen sie geweiht und benannt war, so widmete sie beiden besondere Kultussstätten. Namentlich in Deutschland fanden die Doppelchöre bei größeren Stifts- und Domkirchen bis in das 12. Jahrhundert häusige Verwendung.

Werke der Skulptur und Malerei haben sich begreiflicherweise aus der Zeit Karls des Großen nur spärlich erhalten. Den Bedarf an plastischem Schmucke deckte zum Teil Italien, woher der Kaiser Bronzewerke, Säulenkapitäle, musivisch eingelegte Steinplatten holte. Doch wurde auch in Nachen nachweisbar der Erzguß geübt; ebenso war er in der karvlingischen Periode in

Dberitalien (Thüre in S. Ambrogio in Mailand) wohlbekannt. Wie eng sich die karolingischen Künstler an den spätesten römischen Provinzialstil anschlossen, lehrt eine kleine Reiterstatuette aus Bronze (Fig. 73), die früher dem Meger Domschaße angehörte und jest im Museum Carnavalet in Paris bewahrt wird. Auf den Namen Karls des Großen getaust, stellt sie entweder diesen oder einen der späteren Karolinger dar und ist sicher noch im 9. Jahrhundert entstanden. Die gallo-römische Kunst diente den Bildhauern des frühen Mittelalters bis zum 11. Jahrhundert als Bordisd, was nicht blos durch dieses eine Beispiel ersichtlich wird. Die Nehnlichseit in der wulftförmigen Behandlung der Haare, in der Bildung der Köpfe und in der harten symmetrischen Zeichnung der Gewänder erscheint zu groß, als daß sie dem bloßen Zusall zugeschrieben werden könnte. Bon den monumentalen Walereien, den Wosaisen in der Nachener Domschpel, welche gewiß kein einheimischer Künstler geschaffen hat, und dem historischen und biblischen Bilderkreise im Saale und in der Kapelle der Ingelheimer Pfalz aus der Zeit Ludwigs des Frommen sind alle Spuren verschwunden. Auch von den Walerarbeiten in verschiedenen Klostersirchen (Fontanellum, Fulda, St. Gallen) haben sich nur die Namen der Waler und die Unterschriften (tituli), welche die Gemälde erläuterten, erhalten. Dagegen besitzen

wir eine stattliche Reihe mit Bildern geschmückter Handschriften (Psalter, Evangesiarien, Sakramentarien, die Borläuser der späteren Meßbücher, Bibeln), welche uns in genügender Weise über die Richtung und den Wert der karolingischen Maserei unterrichten.

Den nordischen zum Christentume befehrten Stämmen waren die biblischen Schriften nicht blos Quelle des Glaubens, sondern auch Quelle der litterarischen Bildung überhaupt. Die neu erlernte Kunst des Schreibens übten sie zuerst und am liebsten an den heiligen Büchern. Die hohe Bedeutung der letzteren wurde durch die sorgfältige kalligraphische Ausführung ausgedrückt. Dadurch unterscheiden sich die illustrierten Handschriften altchristlichen und byzantinischen Ursprunges grundsätzlich von den nordischen, daß in den ersteren bei aller Pracht

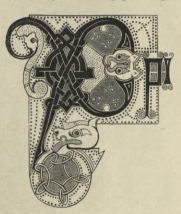


Fig. 74. Frische Initiale.

der Ausstattung (Burpurpergament, Goldschrift) doch der Text im ganzen unverziert gelaffen, und der Schmuck auf die Beigabe gemälbeartig wirkender Bilder eingeschränkt wird. Diese find, wie auch die Technik offenbart, das Werk geschulter Maler. Unders im Norden. Sier behnt sich ber fünftlerische Schmuck auch auf ben Text aus. Der Schreiber und ber Maler erscheinen enger verbunden, oft in einer Person vereinigt. Die Initialen nehmen einen unverhältnismäßig großen Raum ein; auf fie wird bunter Farbenschmud gehäuft, der Kern ihrer Form durch reichen Bierat beinahe erdrückt. Mit farbigen Mustern werden die Blätter eingerahmt, zuweilen ganze Seiten mit beforativer Zeichnung übersponnen. In dem Ornament prägt fich der felbständige nationale Runftfinn am stärfften aus, zumal dafür nicht wie für figurliche Darstellungen altere Borbilder bestanden. Nirgends ftarter als in den irischen Manustripten. Es wiederholt sich hier teilweise dte älteste elementare Runftweise. Die Ornamente zeigen gebrochene, verschlungene Linien, Spiralen, gewundene Bänder, verflochtenes Riemenwerf, bas fpater in Tiers, namentlich Bogelföpfe, Schlangenleiber ausgeht und am besten als Geriemsel charafterifirt wird (Fig. 74). Bei der großen Schreibluft und dem Wandertriebe der irijchen Mönche (Schotten) gewannen die irischen Sandichriften eine weite Berbreitung bis nach St. Gallen und Burgburg. Doch würde man irren, wenn man ihnen eine grundlegende Bedeutung für die abendländische Runft zuschriebe. Die irische Miniaturmalerei ift nur ein Nebenzweig der letzteren und zwar

ein rasch verwilderter. Insbesondere die so auffallenden figürlichen Schilderungen offenbaren keine eigentümliche, entwickelungsfähige Phantasie, sondern sind, wie die Bergleichung der älteren Codices, 3. B. des Evangeliariums im Trinith college in Dublin aus dem 7. Jahrhunderte (book of Kells) mit jüngeren (in St. Gallen) lehrt, so entstanden, daß der lateinischen Kunst entstammende Borbilder unter der Hand des nur auf kalligraphische Schnörkel eingeschulten



Fig. 75. Madonna. Miniatur aus dem Book of Kells im Trinity College zu Dublin.

Schreibers allmählich auch die letzte Spur der Natürlichkeit einbüßten (Fig. 75). Die irischen Künstler ersinden keine neuen Gestalten, sie verstehen auch nicht zu erzählen, wie die angelssächsischen oder fränkischen Miniatoren, sondern begnügen sich mit der Uebertragung der altchristslichen Typen in die kalligraphische Form. Nur soweit das irische Ornament dem im ganzen Norden heimischen Formensinne entsprach, sand es bei Angelsachsen und Franken Eingang. Bei den Franken werden das Flechtwerk und die gewundenen Linien bereits mit Ranken und Blättern

gemischt (Fig. 76). Kunstschulen, mit fruchtbaren Keimen für weitere Entwickelung ausgestattet, sinden sich nur auf angelsächsischem und fränklichem Boden. Beide Schulen stehen zur altschristlichen Kunstweise in engen Beziehungen. Freilich sehlen für die Miniaturmalerei sast alle Mittelglieder aus dem 6. dis 8. Jahrhunderte. Jumerhin sind wir imstande, den allgemeinen Gang der Entwickelung klar zu legen. Aus dem Kloster des h. Augustin in Canterbury haben sich noch einzelne Handschriften gerettet (Purpurevangelium im British Museum, Evangeliar in Cambridge), welche aller Wahrscheinlichkeit nach auf die vom Papste Gregor dem Großen der angelsächsischen Stiftung geschenkten Bücherschätze zurück gehen. Sie sind nicht die Originale, aber

ihnen doch nachgebildet. Dieses gilt namentlich von dem leider unvoll= ständigen Cambridger Evangeliar, vielleicht im siebenten Jahrhunderte, im engsten Anschlusse an ein älteres Muster geschaffen. Auf dem einen Blatte fitt der Evangelist (Lukas) auf einem Polfterftuhle in einer Nische, welche auf jeder Seite von zwei forinthischen Säulen eingerahmt ift und oben mit einem Friefe-abschließt. Bwischen den Säulen find in fleine Felder die von dem betreffenden Evan= gelisten erzählten Ereignisse einge= zeichnet. Diese Anordnung bringt ben lehrhaften Zweck, welcher bereits in frühchriftlicher Zeit mit den bildlichen Darftellungen, den Bildertafeln, ver= fnüpft wurde, in Erinnerung. An diese Zeit mahnt auch die ruhige Sal= tung der Evangelisten, der verhältniß= mäßig richtige Wurf ihrer Gewänder, bor allem aber die abgefürzte, nur den Kern der Handlung verförpernde Wiedergabe der biblischen Szenen. Hier liegen offenbar noch altchriftliche Traditionen zu Grunde. Daß eine Reihe von Elfenbeintafeln aus bem

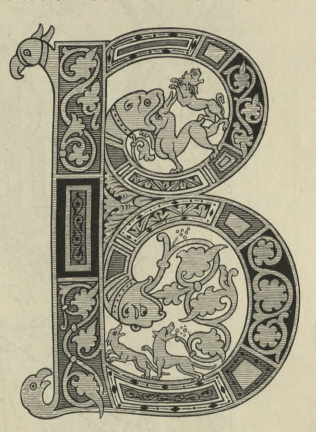


Fig. 76. Initiale aus der Bibel Karls des Kahlen. Paris, Nationalbibliothek.

vorigen Jahrtausende die gleiche Anordnung: ein größeres Mittelseld mit der Hauptgestalt, eingerahmt von kleinen Feldern mit historischen Schilderungen zeigen, zwingt zur Annahme einer gemeinsamen älteren Duelle. So bietet das Evangeliarium in Cambridge ein anschauliches Muster der Miniaturmalerei in der vorkarolingischen Periode. Der Fortschritt geschah nur in der Nichtung, daß Hauptbild und Nahmenbilder getrennt wurden; die letzteren blieben aber noch dis in das 10. Jahrhundert immer mehrere auf einem Blatte aneinandergereiht und zusammengestellt, und verwandelten sich nur langsam in selbständige Einzelbilder. An den Hauptgestalten, den immer wiederkehrenden Titelbildern, wagte die Phantasie der jüngeren Geschlechter nicht zu rütteln. Sie bewahren das alte ehrwürdig gewordene Gepräge und offenbaren noch in der karolingischen Periode und selbst später altchristliche Jüge. Dies gilt z. B. von den Christusbildern (Fig. 77),

von den Bilbern der Evangelisten, von David mit seinen Sängern und Tänzern, insbesondere auch von den sog. Kanonestafeln, den reich geschmückten, von Säulen getragenen Bogen, in deren Füllungen die übereinstimmenden Stellen der vier Evangelien verzeichnet wurden. Erst in den eigentlichen Textillustrationen regt sich eine selbständigere Auffassung, so bereits im Ashburnham = Pentateuch, früher im Besitze des Klosters St. Gatien in Tours, im 7. Jahr=

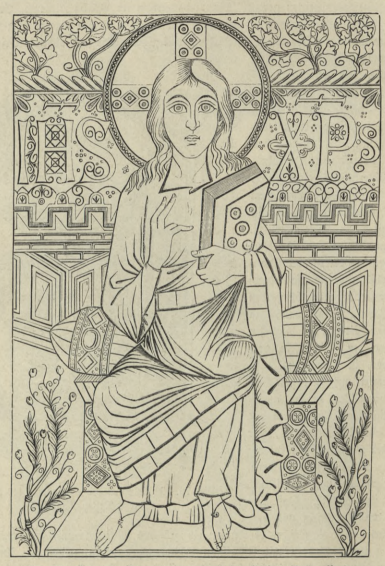


Fig. 77. Aus dem Evangeliarium Karls des Großen (781). Paris.

hunderte wahrscheinlich in Oberitalien oder im südlichen Frankreich geschrieben. Der Raumsinn ist gänzlich verschwunden; mehrere Szenen werden stets auf einem Blatte ohne jegliche Ordnung oder scheidung gezeichnet. Auf dem Blatte z. B., welches die Ansänge der Geschichte Moses schildert (Fig. 78), sehen wir oben den thronenden Pharao, wie er den Beschl zur Bedrückung der Fraeliten erteilt, und gegenüber, wie er oder sein Statthalter die Wehmütter zur Rechensschaft zieht, daß sie die männlichen Erstgeburten der Juden nicht getötet haben. Unten aber

werben die Ereignisse von der Findung Woses bis zum brennenden Dornbusche erzählt. Solchen Mängeln stehen aber einzelne Vorzüge ausgleichend gegenüber. Im Verhältnis zu den altschristlichen (oströmischen) Miniaturen erscheinen diese Allustrationen wahrheitsgetreuer, sebendiger in der Wiedergabe kräftiger Leidenschaften. In der Schilderung der Männerkämpse und der



Fig. 78. Geschichte Mosis. Aus dem Afhburnham-Pentateuch.

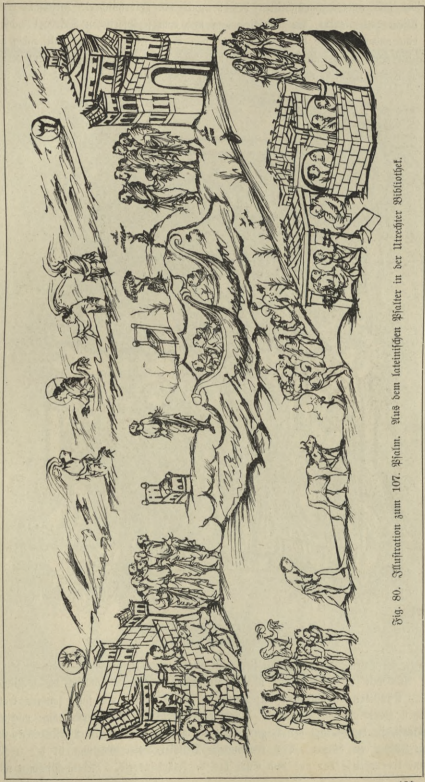
ländlichen Beschäftigungen ist der Maler völlig heimisch. Auch das Streben nach Natürlichkeit der Schilderung kann man ihm nicht absprechen, wenn man sieht, daß er z. B. den Schauplatz der Geschichte Moses, Aegypten, durch Mohren im Gesolge des Pharav kennzeichnet. In dieser Richtung bewegte sich die Miniaturmalerei ziemlich stetig bis zum Schlusse des 10. Jahrh. vorwärts.

Wie wir in der vorkarolingischen Periode, allerdings nur nach dem Charakter der Initialen und der Ornamente, die Handschriften in langobardische, westgotische, fränkische, irische scheiden, so teilen wir auch die karolingischen illustrierten Handschriften nach Kunst- oder Schreibschulen in mannigsache Gruppen. Bon dem Bestande solcher Schreibschulen (Winchester in England, Orleans, Tours, wo Alcuins Thätigkeit hervorragt, Met, Reichenau, St. Gallen, Trier u. a.) haben wir sichere Kunde, ebenso kennen wir mehrere Schreibernamen; die Eigentümlichkeiten jeder Schule in seste Grenzen zu bannen, bleibt künstiger Forschung vorbehalten. Die Pracht- werke, welche dem Besehle Karls d. Gr. den Ursprung verdanken (das Evangeliarium in Paris, um 781 von Godescalc geschrieben, jenes in der Wiener Hose Grangeliarium in Paris, um Trier u. a.), schließen sich der Ueberlieserung enger an, halten Maß in den Ornamenten, zeichnen sich überhaupt durch vornehme Einsachheit und sorgfältige Technit (Decksarben) aus. Auch



Fig. 79. Der Gündenfall. Aus der Alcuinsbibel. London, British Museum.

bie in späteren Jahren für den Gebrauch am kaiserlichen Hose bestimmten Handschriften: das Evangeliar v. J. 826, ein Geschenk Ludwigs des Frommen an die Kirche S. Medard in Soissons, das Evangeliar K. Lothars dald nach 843, die Bibel Karl des Kahlen, vom Abte Bivianus in Tours dem Könige 850 geschenkt, alle drei in Paris, n. a. zeigen noch manche konservative Neigungen; sie belehren uns überhaupt mehr über das technische Können, als daß sie uns über die Richtung und die Ziele der Bolksphantasie aufklärten. Darüber geben die Werke der Provinzialkünstler bessere Kunde. Die Deuklichkeit und die unmittelbare Anpassung an den Text wird beinahe ausschließlich angestrebt, der Ausdruck ungleich stärker als die formale Schönheit betont. Wie häßlich erscheinen die Gestalten Gottvaters und des ersten Elternpaares (Fig. 79) in der sogenannten Alcuinsdibel im British Museum, welche zwar in Tours, aber nach Alcuins Zeit geschrieben wurde, die großen Köpse und Hände, die dürstigen Körper, das graurot angelegte, mit braunroten Strichen schatterte Fleisch. Die Häßlicheit wird durch die reiche Berwendung des Goldes am Kleide Gottvaters — selbst die Bäume sind golden — noch erhöht. Über der Vorgang selbst wird durchaus verständlich, selbst anschausich geschildert. Führt diese



Alcuinsbibel und andere Handschriften des 9. und 10. Jahrhunderts gleichsam den Kampf zwischen Altem und Neuem, der Ueberlieferung und dem schöpferischen Triebe vor die Augen, so sieht eine andere Gruppe von Handschriften von der ersteren beinahe vollständig ab, giebt an, was der Künstler unmittelbar empfand und verstand. Die malerische Form verschwindet, die einfache Federzeichnung, und auch diese flüchtiger Art, zuweilen leicht mit Farbe überzogen,

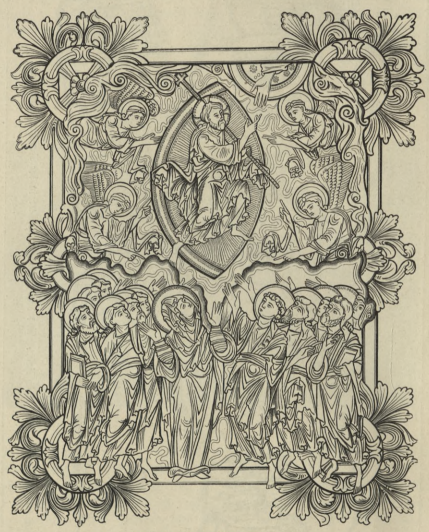


Fig. 81. Himmelfahrt Mariae. Aus dem Benedictionale des Aethelwold. Chatsworth.

herrscht vor, die Durchbildung der Gestalten läßt alles zu wünschen übrig, selbst einsache Grundstäte der Anatomie und Perspektive bleiben unbeachtet. Dagegen gehört die Erfindung der Bilder den Künstlern ausschließlich an; sie haben keine Muster vor sich, sondern bieten uns Schöpfungen ihrer eigenen Phantasie. Diese aber offenbart eine merkwürdige poetische Anschauungskraft, sie durchdringt den Gegenstand, und weiß selbst abstrakte Vorstellungen in einen greisbaren Körper zu hüllen. Das berühmteste Beispiel sbeser Gattung ist der in Scholland geschriebene Utrechtpsalter aus dem Ende des 9. Jahrhunderts. Jedem Psalmen wird eine

Zeichnung gewidmet, welche sich aus mehreren ziemlich willfürlich geordneten Scenen zusammen= sett. Den Gegenstand der Scenen boten einzelne Verse oder selbst nur Versteile des be=

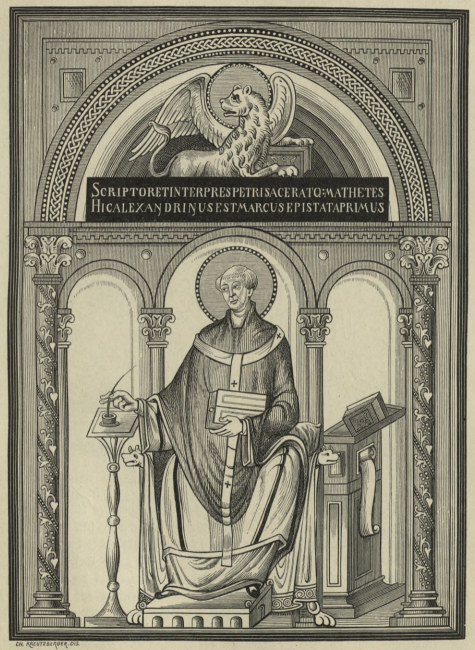


Fig. 82. Der Evangelift Marcus. Aus dem Coder Aureus. (10. Jahrh.) Paris, Nationalbibliothek.

treffenden Psalmes, mit wunderbarer Schärfe sinnlich ersaßt und aus dem Worte in das Bisd übertragen. So liegen z. B. der Darstellung des 107. Psalmes (Fig. 80) die Verse 10, 23, 36, 37 zu Grunde.

Die verschiedenen Gruppen oder Familien von Handschriften der karolingischen Periode, verschieden je nach der Aussaliung, dem technischen Bersahren, dem Maße der Abhängigkeit von älteren Mustern, treten uns auch noch im 10. Jahrhundert entgegen. Sie sinden namentlich in Deutschland eine unmittelbare Fortsetzung, so daß hier mit Recht von einer karolingischen ottonischen Periode, als einer geschlossenen Sinheit, gesprochen werden dars. Die karolingischen Prachteodices waren das natürliche Borbild für die Werke, welche dem sächsischen Kaiserhause gewidmet oder von diesem bestellt wurden: Evangeliarium in Aachen aus der Zeit Ottos I., Evangeliarium Egberts in Trier (um 980), Echternacher Svangeliarium in Gotha (um 990). Die Werkstätten haben wir in einzelnen kunstpsslegenden Klöstern zu suchen. In den Erzeugenissen dieser verschiedenen Malerschulen tritt das Gemeinsame bestimmender hervor als das wenige Verschiedene, so daß (für die sächsische Kaiserzeit) eine örtlich schwer sestzulegende Centralschule angenommen werden nuß, von der die Zweigschulen technisch und stilistisch abhängig sind. Der künstlerische Wert der Vilder wechselt; gemeinsam bleiben aber den Denkmälern des 10. Jahrshunderts die prunkvollere ornamentale Ausstattung, die Nachahmung von Teppichen in den



Fig. 83. Bon den Bandgemalben, in der Georgefirche auf der Infel Reichenau.

Borsatblättern, die größeren und farbenreicheren Initialen, die bunten einrahmenden Blattsgewinde (Fig. 81). In den Titels und Zeremonialbildern (Fig. 82 u. 86) lehnen sie sich zumeist an karolingische Muster an und halten wie diese in der Anordnung der historischen Scenen, in der Zeichnung der Gestalten an der altchristlichsrömischen Tradition sest. Es muß übershaupt betont werden, daß die letztere bis zum Ansang des 11. Jahrhunderts seine gewaltsame Unterbrechung ersahren hat, vielmehr, wenn auch abgeschwächt, das ganze Jahrtausend hindurch von Geschlecht zu Geschlecht sich forterbte. Den Beweis dasür liesern außer den Miniaturwersen die Bandgemälde in der Georgsstirche zu Oberzell auf der Reichenau aus dem Ende des 10. Jahrhunderts, das älteste uns erhaltene Beispiel malerischer Ausschmückung eines Kirchenschisses. Ueber den buntbemalten Säulen, von farbigen Ornamentstreisen eingesäumt, ziehen sich an jeder Band vier Bildselder mit Schilderungen der Bunderthaten Christi hin. Schon die Beschränkung auf diesen Birkungskreis Christi erinnert an altchristliche Kunststitten; diese klingen auch an in der Biedergabe Christi als unbärtigen Jünglings, in der Zeichnung der Gewänder, in dem architektonischen Hintergrunde (Fig. 83: die Heilung der Blutslüssissen und die Auserweckung der Tochter des Synagogenvorstehers).

Selbst bei mehreren Elfenbeinreliefs aus dem 10. Jahrhunderte macht sich noch der

Einfluß der altchriftlichen Tradition geltend, zunächt in den Gestalten, welche älteren Typen nachgebildet sind, wie Christus, die Madonna, Engel, dann aber auch in den Ornamenten. Wagt sich der Künstler an selbständige Erfindungen, wie der wanderlustige, kunstreiche Mönch von St. Gallen, Tutilo († nach 913), in dem unteren Felde seiner Tasel (Fig. 84), in welcher er den h. Gallus mit dem Bären schildert, so bemerkt man freilich den Mangel an

plastischem Sinne. Die Gewänder erscheinen wie Miniaturen gestrichelt. Dann bleibt noch



Fig. 84. Elfenbeinrelief von Tutilo. Bom Einband des Evangelium longum, St. Gallen.



Fig. 85. Der ungläubige Thomas. Elfenbeinschnitzwerk. Wien, Privatbesitz.

eine naive, lebensfrische Naturauffassung zu loben. Beides, den plastischen Sinn und die Naturswahrheit, überdies noch zierliche Ausführung (goldene Säume), befunden zwei schmale Elsensbeintaseln: der ungläubige Thomas (Fig. 85) und Moses, die Gesetztaseln empfangend, durch die Züge der Beischrift als Werke des 10. Jahrhunderts gesichert. Leider ist nichts über die Herkunft dieser Reliefs (jetzt im Privatbesitz in Wien) befannt, so daß sie sicher nur nach der Zeit bestimmt werden können. Am ehesten dürsten Lothringen oder die Rheinlande Anspruch auf sie erheben.

## 36363636363636363636

## C. Die Entwickelung nationaler Kunstweisen.

1. Die nordische Kunft im 11. und 12. Jahrhundert.



as Widmungsbild in dem Münchener Evangeliar Ottos III. zeigt den thronenden Kaiser, vom Schwert- und Schildträger und von Vertretern der Kirche umsgeben (Fig. 86), wie ihm Roma, Gallia, Germania und Sclavinia huldigend nahen. Noch lebt in der Kunst also die alte Anschauung, welche im Kaiser den Weltherrscher, den mächtigen Nachfolger der römischen Imperatoren erblickt.

Und wie die von ihm beherrschten Länder noch die überlieferten Namen führen, jo ericheinen auch ihre Bertreter in der von Oftrom und den Karolingern vererbten Geftalt. Einige Menschenalter fpater besaß die Phantafie für folche Bilder feinen Raum mehr. Zwar verknüpft die Bölker des westlichen Europa die Einheit der Lehre und verketten fie firchliche Anstalten untereinander. Die Monchsorben der Benediftiner und Cifterzienser liefern nicht allein Rolonisten und machen öbe Streden fruchtbar; fie bilben auch ein internationales Band, da fie einen stetigen Berkehr zwischen den einzelnen Unfiedelungen unterhalten. - Zwar besitzt die lateinische Sprache noch immer Weltgeltung und bleibt die Sprache der Biffenschaft und der Kirche; felbst die lateinische Poefie ift noch nicht ausgestorben. End= lich ift der Einfluß der Antike auch jest noch nicht untergraben. Er offenbart fich 3. B. in der häufigen Uebernahme antifer Glieder und Ornamente in den herrschenden Bauftil, in dem Festhalten an einzelnen Personififationen und in der allerdings schematischen Wiedergabe des überlieserten Faltenwurses. Sogar antife Statuen (Dornausgieber) werden guweilen noch foviert. Aber diesen einigenden Elementen ftehen ftarfere, trennende gegenüber. Die Bilbung ftromt nicht bon einigen wenigen großen Mittelpunkten aus, fich über weite Gebiete gleichmäßig ergießend, fonbern fest gleichzeitig an zahlreichen Stellen an, welche nur lofe zusammenhängen, oft felbständig beharren. Die Folge war, daß die gemeinsamen Traditionen verblagten, die verschiedenen Land= schaften und Länder der örtlichen Bedingtheit in ihren Schöpfungen ungehinderteren Ausbruck gaben. Dadurch sank aber auch die Summe des technischen Bermögens. Auf fich angewiesen, eines weiteren Ueberblicks beraubt, konnten die Werkleute und Runftler unmöglich fo Tüchtiges leiften, wie die älteren Geschlechter. Im Bergleiche mit der ottonischen Beriode wird im 11. Jahrhundert ein Rückgang der technischen Runfte bemerkbar. Die Untike half nicht aus, da fie nicht als ein geschloffenes Ganzes nachlebte, vielmehr nur vereinzelte, zufällig vorhandene oder aufgedeckte Werke, neben Reften von Bauten insbesondere Gegenftande der Kleinkunft verwertet werden fonnten. Richt nur das handwerk, auch der Ginn für formale Schönheit, für das Chenmaß und die harmonie waren im Laufe des 11. Jahrhunderts gefunken. Die veränderte firchliche Anschauung, vornehmlich getragen von der allmächtigen Cluniagenfer Kongregation, welche in dem Kampfe

zwischen Kaisertum und Papsttum ihren bekanntesten Ausdruck sindet, übte auch Einfluß auf die Kunstpstege. Wie hätte die auf das tiefste aufgewühlte Volksseele, welcher die Sündhaftigkeit des Daseins in grellen Farben vorgehalten wurde, in ihrer Zerknirschung und Angst den Sinn für lebensstvohe Schilderungen und annutige Formen bewahren können! In altchristlicher Zeit gingen die Toten zum Mahle der Seligen ein, jeht droht ihnen Höllenpein. Teuselsmächte treten dem Sterblichen überall im Leben entgegen, die Absehr von der Weltlust bedingt und sichert allein die Heiligkeit. So empfängt die Kunst ein lehrhaftes Gepräge, aber mit recht dunkler Färbung. Ein phantastischer Zug geht durch die mit Vorliebe geschilderten Kämpse des Menschen mit Höllengestalten. Aus der Bibel, besonders den Psalmen, wird scharfsinnig alles herausgelesen, was auf solche Kämpse Bezug hat. In derbe Formen gekleidete, wundersame



Fig. 86. Raifer Otto III. Aus einem Evangeliarium in München.

Tiergestalten tauchen auf, die seltsamsten, uns rätselhaften Handlungen werden ersonnen, um das Walten sinsterer Mächte auschaulich zu machen. Die Naturwahrheit tritt vollständig zurück; auch der Linienssusse erstarrt. Abgezehrte Körper werden in steise Gewänder gehüllt, in den Köpsen vorzugsweise das Verlebte oder doch vom Leben Abgeschiedene, das Ideal der Kasteiung ausgedrückt. Es währt beinahe ein Jahrhundert, ehe die Phantasie sich von diesem Banne besreit. Erst seit der Mitte des 12. Jahrhunderts hebt sich der Formensinn, und mit der gesteigerten Lebensserude und dem gehobenen Wohlstande nimmt auch die Phantasie einen freieren Flug, und kommt auch das Maßvolle, Würdige und Anmutige zu stärkerer Geltung. Auf welchem Wege die Künstler zu dem besseren Verständnis der Formen gelangten, ist dis jest nicht aufgeklärt. Sie knüpsten an die ältere halbvergessene Kunstweise wieder an. Ver

half ihnen aber den Faden drehen? Es liegt nahe, an ein wiedererwachtes Studium antifer Denkmäler zu denken. Doch liegen zu wenig Thatsachen vor, um dieser Vermutung einen größeren Wert als den eines bequemen Auskunstsmittels zu verleihen, zumal da dieser Aufsschwung sich in Landschaften weitab vom Schauplatz der antiken Kunst, in Nordfrankreich, in Sachsen, am kräftigsten äußert. Vorläufig kann er nur aus der gesteigerten selbsteigenen Kraft der nordischen Völker erklärt werden.

Die Kunst vom Ansange des 11. bis in die ersten Jahre des 13. Jahrhunderts führt gemeinhin den Namen: romanische Kunst. Die Bezeichnung ist nicht ganz zutreffend, weckt seicht die Täuschung, als ob die romanischen Bölser eine Hauptrolle dabei spielten. Sie deutet aber richtig auf einen wesentlichen Zug der Periode hin, daß der römische Kulturboden zwar umgewühlt aber nicht gänzlich verlassen wurde, und so mag es denn bei dem Namen romanische Kunst verbleiben.

## a. Architeftur.

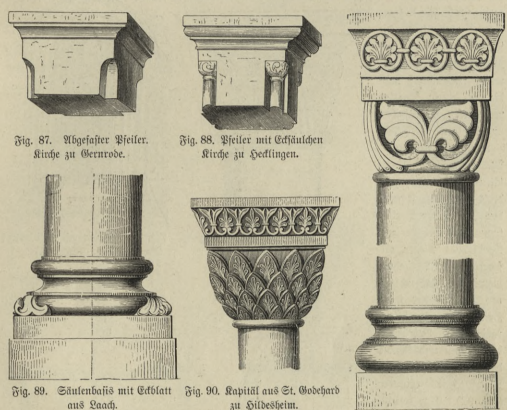
Das System. Bon den einzelnen Kunstgattungen, in welchen sich die schöpferische Thätigsteit der romanischen Periode äußert, nimmt die Architektur das meiste Interesse in Anspruch. Zwar wurden zahlreiche Bauten der romanischen Periode niedergerissen, um den Werken späterer Jahrhunderte zu weichen. Wenn man die schriftlichen Nachrichten zu Nate zieht, erkennt man, daß sich verhältnismäßig nur geringe Reste des ursprünglichen Reichtums erhalten haben. Auch die erhaltenen Bauten zeigen regelmäßig Spuren der Thätigkeit auseinander solgender Menschenalter. Gar ost umhüllen einen unscheindaren Kern des 11. Jahrhunderts Erweiterungsbauten des 12.; ältere Teile stoßen unmittelbar an jüngere; noch während der Herrschaft des romanischen Stiles errichtete man neue Choranlagen; neue Decken änderten den ursprünglichen Einsdruck. Immerhin umfassen die architektonischen Werfe der romanischen Periode viel mehr als die plastischen und malerischen Schöpfungen dassenige Gebiet, auf welchem nicht erst historische Studien das Verständnis öffnen. Die geringe technische Geschicklichkeit tritt weniger aufsallend hervor, der unentwickelte Formensinn, der Mangel an stilistischer Einheit stört nicht die gehobene religiöse Empfindung, welche auf den künstlerischen Eindruck unbewußt großen Einfluß übt.

Bon einem System der romanischen Architektur kann im strengen Sinne des Wortes nicht gesprochen werden; doch giebt es der gemeinsamen charakteristischen Merkmale so viele, daß es nicht schwer hält, ein romanisches Werk von Bauten anderen Stiles zu unterscheiden. In Betracht kommen dabei nur die größeren, künstlerisch durchgeführten Kirchen, die Monumentalbauten. Neben diesen bestanden (und bestehen noch in abgelegenen Landschaften) zahlreiche Anlagen, welche nur dem unmittelbaren Bedürsnisse dienten, auf künstlerischen Schmuck verzichteten. An diesen gingen die Stilwandlungen beinahe spursos vorüber. Ein sester Turm, zugleich der Eingang in die Kirche, ein länglich viereckiger Raum für die Gemeinde, und die Alkarapsis genügten den bescheidenen Ansprüchen. So treten uns alte Verg= und Hügelkirchen in den Alpen, primitive Dorfkirchen im nördlichen Deutschland entgegen, so waren überhaupt die ältesten Volkskrichen beschäffen.

Die romanische Kirche (firchliche Anlagen stehen im Borbergrunde der architektonischen Thätigkeit) geht im Grundrisse auf die altchristliche Basilika zurück. Dem höheren und breiteren Mittelschisse legen sich niedrigere, schmälere Nebenschisse zur Seite. In das Langhaus führt in der Regel eine Borhalle, mit einem Turmbau verbunden; geschlossen wird es durch die Apsis. Hier offenbaren sich aber gleich starke Abweichungen von der Ueberlieserung. Das Atrium der Basilika fällt gewöhnlich aus. Die an der Südseite der Kirche angelegten Klosterhöse haben, wie schon der Name andeutet, nichts mit dem eigentlichen Kirchendaue zu thun. Auch der weit

fich öffnende, schmuckvolle Portalbau tritt erft in der letten Zeit des Romanismus auf. Meistens baut fich die Fassabe als eine geschloffene Mauermaffe auf, mit runden oder vieredigen Türmen zur Seite, mit spärlichen Deffnungen, eher den festen, sicheren Abschluß, als ben einladenden Eingang betonend. Bei ben gahlreichen Rlofter= und Stiftsfirchen, in welche die Mönche von der Alosterseite her eintraten, erhielt schon deshalb die Fassade eine untergeordnete Bedeutung.

Die Mauern des Mittelichiffes ruhen auf Stützen, welche bald als Pfeiler, bald als Säulen gebildet werben. Die Eden ber Pfeiler werben zuweilen abgefaft ober ausgekantet und mit Säulchen ausgesetzt (Fig. 87, 88). Nicht selten wechseln Säulen mit Pfeilern ab, ohne



daß zunächst die Funktion der einen und der anderen verschieden Säule a. d. Kirche zu Laach. ift. Die Gliederung der Pfeiler ift einfach. Sie ruhen auf

einem Sockel und schließen mit einem Kampfer ab, beffen Profil sich als eine Schräge ober Schmiege unter der Deckplatte, oder als Wulft, oder als Verbindung von Pfühl und Rehle, durch fleine Plätteben getrennt, darstellt (Fig. 94). Biel mannigfacher erscheint die Gliederung ber Säulen. Ihr Jug behält die Form der attischen Bajis (Rehle zwischen zwei Pfühlen) über einer viereckigen Platte, der Plinthe, bei (Fig. 91). Die Bajis ift bald fteiler, bald, besonders in ber späteren Beit, flacher gehalten und zeigt seit bem Beginne bes 12. Jahrhunderts auf der Kante der unteren Platte einen kleinen Knollen oder klotartigen Körper, der allmählich mehr die Geftalt eines Blattes annimmt, als Edblatt befannt ift und den Uebergang von der Plinthe jum rundlichen Pfühle vermittelt (Fig. 89). Für die Mage des Säulenschaftes gab cs feine Regel, awischen seiner Sohe und Dicke fein feststehendes Berhaltnis. Benn die Gaule

Fig. -91.

als wirklicher Träger einer Last verwendet wird, empfängt sie leicht die wuchtige, schwere Form eines Rundpseilers; dient sie, an die Wand angelehnt, die Fenster einschließend, in die Pseilerecke eingelassen, mehr dekorativen Zwecken, so wird sie meistens übermäßig schlank gebildet. Neichere ornamentale Ausstatung gewinnt die Säule erst in den Portalbauten aus der letzten Periode des romanischen Stiles. Wo die mittelalterliche Kunst auf römischem Kulturboden sich entwickelt, bleibt das Blätters und Kelchkapitäl in Geltung. Ziemlich treu an dem römischen Vorbilde halten die Säulenkapitäle jener Bauten seit, welche noch nahe an die karolingische Periode

grenzen. Die Dürftigfeit bes Materials und die geringe technische Uebung ließen aber bald die seinere Zeichnung und Modellierung verfümsmern. Kaum daß man die zu einem Knollen verdichteten Blattspißen und die aus der Fläche

wenig vortretenden Blätterumriffe an Rapi= tälen des 11. Jahrhun= berts erfennt. Erft gegen den Schluß der Periode fommt das Blätter= und Relchfapitäl wieder all= gemein in Aufnahme, wobei die Behandlung ber Details, bas starke Beraustreiben der Blatt= ränder, die Berzierung der Rippen und Bänder durch Nagelföpfe an die Metalltechnit erinnern (Fig. 92). Gine beliebte Rapitälform führt ben Namen des Bürfel= fapitäls (Fig. 98). Der



Fig. 92. Kapital aus dem Kreuzgang zu Laach.

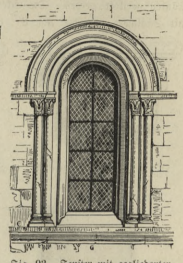


Fig. 93. Fenster mit gegliederter Laibung. (Châlons.)

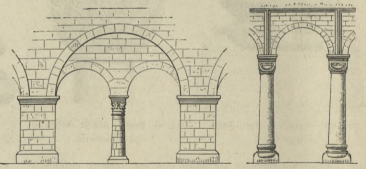
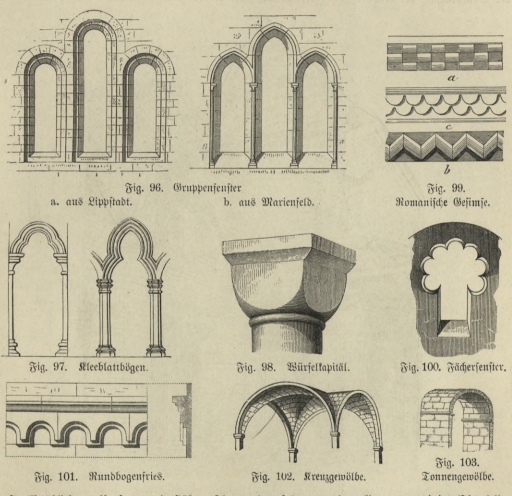


Fig. 94. Arfaden der Kirche zu Drübeck. Fig. 95. Arfaden. (Paulinzelle.)

Ursprung des Bürfelfapitäls ist faum räthselhaft. In allen romanischen Kirchen setzen unmittels bar auf den Säulen oder den Pfeilern des Mittelschiffes die Rundbogen auf, über welchen die Manern emporsteigen. Der Durchschnitt des Bogenschenkels bildet ein Viereck, das unterste, noch gerade aufsteigende Stück desselben wird als Bürfel behauen. Der Durchschnitt der Säule dagegen zeigt einen Kreis, ihre Grundssgur einen Cylinder. Zwischen dem Viereck und dem Kreise zu vermitteln ist die Aufgabe des Kapitäls, welches unten sich abrundet und die Gestalt der Säule ausklingen läßt, die Seiten aber abgeplattet zeigt, auf die zunächst folgenden Teile des Bogens vorbereitend. Die Flächen des abgerundeten Bürfels bilden in weiterer Entwickelung den Grund für mannigsachen Zierrat, der sich bald an die Form des Kapitäls eng anschmiegt (Fig. 91), bald dieselbe vollständig überspinnt und für das Auge zurücktreten läßt (Fig. 90).

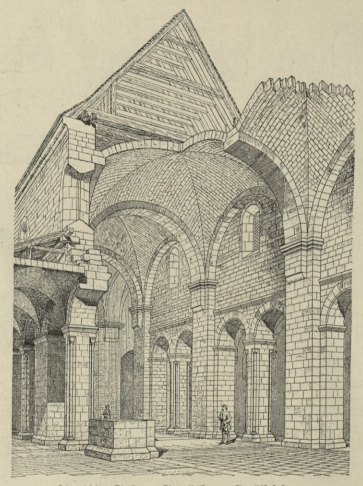
Die Ausschmückung der Wände über den Bogen war zumeist der Maserei überlassen; auch fardige Teppiche spielten in der Dekoration der inneren Kirchenräume eine große Rolle und lieferten zuweilen selbst den Bildhauern (z. B. in den Tiersiguren) die Gegenstände der Darstellung. Die architektonische Gliederung beschränkte sich auf schmale Gesimse, welche die Wände entlang gezogen wurden, oder auf vertikal über die Säulen und Pseiler gezogene Gesimse, welche durch horizontale Gurte verbunden waren und Felder einrahmten (Fig. 95). Die Oberswand wurde durch Fenster unterbrochen. Diese waren ansangs klein und schmucklos, gewannen



erst allmählich an Umfang und Höhe. Sie wurden später zu einer Gruppe vereinigt (Fig. 96), von Säulen und Bogen eingefaßt (Fig. 93). Sie breiten sich fächerförmig aus (Fig. 102) oder werden im Spisbogen (Fig. 96 b) oder Aleeblattbogen (Fig. 97) geschlossen. Auch die Gliederung und Dekoration der Außenmauern gewinnt erst spät im 12. Jahrhundert eine seste und reiche Gestalt. Schmale, nur wenig vortretende Pseiler, Lisenen genannt, unterbrechen die äußeren Wände, diese verstärkend, in vertikaler Richtung; an reicher gestalteten Kirchen des 12. Jahrhunderts treten stärkere Pseiler oder Halbsäulen (Fig. 95), zuweilen durch Bogen verbunden, den Mauern vor, auch durch andere Steinfarbe sich unterscheidend. Unter den horizontalen Gliedern, von Lisene zu Lisene lausend, insbesondere häusig zum Abschlusse Stelle ein. Die Form desselben wechselt, nimmt der Kundbogen fries (Fig. 101) die wichtigste Stelle ein. Die Form desselben wechselt,

erscheint bald einsacher, bald geschmückter, immer aber wird durch den Fries in Berbindung mit den Lisenen der Zweck, die Wände einzurahmen, die Massen zu gliedern, trefslich erreicht. Als Stützen des leicht vorspringenden Daches dienen Kragsteine (Konsolen) und wulstspring gebildete Gesimse, welche durch ein an Holzschnitzerei erinnerndes Ornament (Fig. 99) belebt werden.

Nicht allein in der wirkungsvollen Gruppierung der verschiedenen Kirchenteile, der Schiffe, der Seitentürme, der Ruppel, des Hauptturmes, und in der reicheren Dekoration, die nament=



Gig. 104. Rirche zu Lippoldsberg. Gewölbesuftem.

lich an den Portalen zu höchster Pracht sich steigert, tritt uns der Gegensat zwischen früh- und spätromanischem Stile vor Augen, sondern auch in dem siegreichen Durchdringen des Gewölbesdaues. Die Kunst der Wöldung war eigentlich niemals völlig verloren gegangen. In den Landschaften, deren Kultur römischen Burzeln entsprossen war, oder welche Beziehungen zu Byzanz unterhielten, hatten sich auch die Erinnerungen an die römische Wölbekunst lebendig erhalten und erschien die Kuppel als die schönste Krönung des Baues. Die Krypta, die untersirdische, unter dem Chore errichtete Gruftsirche, wurde naturgemäß, da auf ihr die Last der Oberkirche lagerte, eingewöldt. Von der Wölbung einzelner Teile der Kirche bis zur Einwölbung aller Räume war aber ein langer Schritt, der in den verschiedenen Bauprovinzen nicht zu

gleicher Zeit und nicht in der gleichen Weise gewagt wurde. In einzelnen Landschaften wird das einsache Tonnengewölbe (Fig. 103) zur Bedeckung des Mittelschiffes — und dieses bot wegen seiner Breite und Höhe die größten Schwierigkeiten, — verwendet; vorwiegend aber kommt das bereits von den Kömern trefflich ansgebildete Kreuzgewölbe in Gebrauch. Seine Konstruktion versinnlicht man sich am besten, wenn man es sich das als durch die Durchschneidung zweier Tonnengewölbe entstanden denkt (Fig. 102). Diese dringen ineinander und bilden vier dreieckige Kappen, von denen nur die unteren Endpunkte gestüht zu werden brauchen,

da sich die darüberliegenden Gewölbeteile gegenseitig das Gleichgewicht halten. Durch Ginführung der Kreuzgewölbe erfährt die Konstruftion der Kirchen eine durchgreifende Aenderung. Die Pfeiler als Be= wölbestützen treten in den Vordergrund und gliedern die Bande des Schiffes. Dieses wird in gudaratische Felber geteilt; in ben Eden bes Quadrates find Pfeiler errichtet, welche untereinander durch Bogen verbunden werden, und von welchen aus die Be= wölbefappen emporfteigen (Fig. 104). Go bildet das Schiff eine ununterbrochene, durch die Pfeiler mar= fierte Folge von Quadraten, von welchen jedes als Gewölbefeld (Joch, Travee) felbständig fungiert und die sich doch alle gegenseitig stüten. Da die Dua= drate des Mittelschiffes größer find, als die Dua= brate der Seitenschiffe, so folgt daraus, daß die Summe der Gewölbe in den letteren größer ift. als in dem erfteren. Zwei Gewölbefelder im Geiten= schiffe find gleich einem Gewölbefelde im Mittelschiffe (Fig. 105). Da ferner die Bogen, welche das Mittelschiff vom Seitenschiffe scheiden und auch auf Pfeilern ruhen, nicht so weit gespannt werden, wie die Gewölbebogen, jo wird zwischen Arfaden= pfeiler und Bogenpfeiler unterschieden. wird bei der Gewölbeanlage ftets ein Pfeiler über= sprungen, der eben nur die Arfade trägt, während die andern Pfeiler zugleich die Gewölbe ftüten (Fig. 104-106). In weiterer Entwickelung bes Gewölbebaues lernte man auch die Gewölbe über länglichen Rechtecken errichten. Dadurch war man der Notdurft, Arkadenträger mit Gewölbestüßen abwechseln zu laffen, überhoben. Alle Pfeiler



Fig. 105. Grundriß bes Doms zu Speier.

dienen der gleichen Aufgabe und empfangen auch die gleiche Geftalt. Ebensowenig brauchte man fortan die Zahl der Gewölbeselder in den Seitenschiffen zu verdoppeln. Alle Gewölbe werden auf derselben Grundlinie errichtet und die Maße des Grundrisses zu einer größeren Einsachheit zurückgeführt. Nach einer andern Richtung wird ein mächtiger Fortschritt im Gewölbebau dadurch erzielt, daß von den Pfeilern nicht nur Duerbogen und Bogen in der Arenrichtung — Duergurte und Längengurte — gezogen, sondern auch in der Diagonale aus Hausteinen Bogen gespannt werden. Die Gewölbekappen, bisher in scharfen Nähten oder

Graten aneinander stoßend, lagern nun zwischen Rippen, von diesen mitgehalten (Rippensewölbe), und können aus leichtem Gestein gemauert werden. Zu voller Durchbildung gelangte aber erst die Gewölbefunst, nachdem gleichzeitig der Rundbogen durch den Spizbogen ersetzt worden war, in der gotischen Architektur.

Die Denkmäler. So wenig, wie eine Landschaft nachgewiesen werden kann, in welcher der romanische Stil entstanden ist, so wenig läßt sich auch von einer einzelnen Landschaft behaupten, hier allein hätte er seine selbständige, stetige Entwickelung gewonnen. Es charakteris

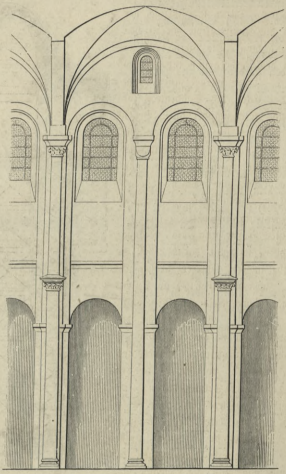


Fig. 106. Suftem des Doms zu Speier.

siert vielmehr den romanischen Stil, daß er auf zahlreichen Punkten sait gleichzeitig auftaucht und daß ebenso auf verschiedenen Punkten seine weitere Ausbildung versucht wird. Die Mannigsaltigkeit der Bauweisen innerhalb der Grenzen des romanischen Stiles ist viel größer, als zur Zeit der Herrschaft der Gotik. Die Nationalitäten bilden eine erste große Scheidewand, so daß neben dem italienisch-romanischen Baustile noch ein selbständiger französischer, deutscher, englischer auftritt. Der weitere Kreis umfaßt wieder kleinere landschaftliche Gruppen, mehr oder weniger selbständige Provinzialstile. So erscheint die südsranzösische Baukunst der romanischen Beriode der nordsranzösischen, der rheinische Baustil dem niedersächsischen entgegengesetzt. Und in einzelnen Landschaften läßt sich die Gruppenbildung in noch engeren und räumlich beschränks

teren Kreisen versolgen. Man muß, so scheint es, in jedem Lande einige Mittelpunkte, eine einflußreiche Stadt, einen berühmten Bischofssitz, oder eine königliche Pfalz, ein hervorragendes Kloster annehmen, von welchem aus sich die Baubewegung fortpflanzt, von welchem die architek-

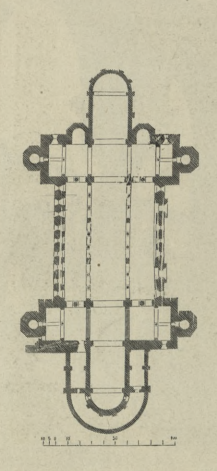


Fig. 107. Arkaden der Michaelskirche in Sildesheim.

tonischen Werke einer weiteren ober engeren Umgebung abhängig sind. Zuweisen wurden Kirchennuster mit den aus der Ferne herbeigeholten Mönchen aus einer Landschaft in die andere übertragen; auch die Verusung der Bischöse auf andere, ost entlegene, Site bot den Anlaß, neue Elemente in die Bauweise einzuführen und die herrschende Tradition zu unterbrechen. So

fommt eine Fülle von Typen in die romanische Architektur, die in Wahrheit nur der zusammenfaffende Ausdruck für eine lange Reihe gleichberechtigter Landes- und Provinzialstile ift.

Benn die Schilderung der romanischen Architektur mit beutschen Bauten anhebt, jo foll damit nicht der zeitliche Bortritt Deutschlands behauptet werden. Wohl aber erreichte hier die romanische Architektur am raschesten den formalen Abschluß und monumentale Größe. natürlichfte Gliederung ber reichen Bauthätigkeit, zugleich bem biftorischen Entwickelungsgange entsprechend, würde die Beschaffenheit des Schauplages, je nachdem alter Kulturboden oder frisch



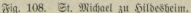




Fig. 109. St. Godehard gu Silbesheim.

gerodetes Land uns entgegentritt, liefern. Die alten Traditionen haben aber in ben ichon gur Römerzeit bedeutenden Pflanzstätten eine arge Unterbrechung oder doch Abschwag ersahren: auf ber anderen Seite zeigt fich gerade in den der Bilbung neu erschloffenen Landichaften oft ein fo icharfer Blid fur altere Mufter, 3. B. Caulenfapitale, bag von diefer Gliederung abgefeben werden muß.

Bereits im 10. Jahrhundert, feit dem Emporfommen des fächfischen Ronigshauses, regt fich am Rhein, wie im fublichen Deutschland, die Bauthätigkeit. Gin besonderer Gifer wird in dem Stammlande der Könige, auf fachfischem Boden, bemerkt, wo das Chriftentum verhaltnismäßig noch jung, der Bohlstand durch die Ausbedung der Silberwerke im Sarze im Steigen,

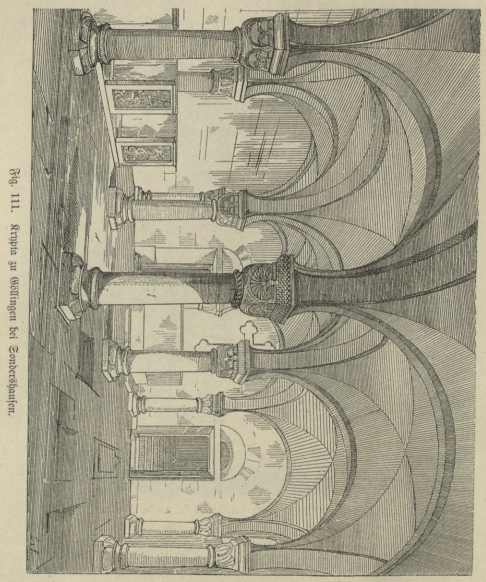
bas ganze Leben in frischem Ausschwunge begriffen war. Die Fürsten gründeten besestigte Pfalzen und ummauerten die Städte, die frommen Fürstinnen stifteten Alöster, die Bischöse erweiterten und schmückten ihre Size. Duedlindurg, Mersedurg, bald auch Magdeburg, kamen in die Höhe, Hildesheim unter Bischos Bernward († 1022) wurde der Siz reichen Kunstlebens-Noch lebten, als die Kirchen hier gestistet wurden, die karolingischen Traditionen so kräftig, daß auf sie unmittelbar gebaut werden konnte. Die Säulenkapitäle zeigen häusig antise Formen, natürlich roh in der Zeichnung, aber doch in ihrem Ursprunge kenntlich (Stiftskirche und Wipertiskrypta in Duedlindurg). Die Anlage von Doppelchören und Krypten, diese so hoch geführt,



Fig. 110. Klosterfirche auf dem Betersberge bei Halle. (Buttrich.)

daß sie in den Oberbau hineinragen, die Scheidung des Mittelquadrates im Duerschiffe von den Flügeln durch Schranken findet weite Verbreitung. Doch bleibt es nicht bei der toten Nachsahmung. Dem Langhause wird ein wuchtiger Mauerkörper vorgesetzt, an dessen Schen noch zwei Türme emporsteigen. Erst später werden die Türme zu beiden Seiten der Mauerkronte von Grund aus selbständig errichtet. Dieser seite, turmartige Abschluß an Stelle eines einladenden Portalbaues bildet mit dem Stützenwechsel zusammen die deutlichsten Wahrzeichen des sächsischer romanischen Stiles. In zahlreichen Kirchen der Landschaft werden die Obermauern des Mittelsschiffes abwechselnd von Säulen und Pfeilern getragen (Fig. 107), ohne daß diese in der Form verschiedenen Stützen zunächst eine verschiedene Funktion ausüben. Die Werkmeister wagten an

ber überlieserten Säulenbasilika keine grundsätzliche Aenderung; ihr praktischer Sinn, die Rückssicht auf die größere Sicherheit gestattete aber nicht das gedankenlose Beharren bei dem alten Muster. Sie sanden einen Ausweg in dem Wechsel von Säulen und Pseilern, welch letzteren sie mit Recht eine größere Tragkraft zuschrieben. Der Ausweg war aber zugleich ein fruchtsbarer Baugedanke, indem er naturgemäß zu einer seinen dekorativen und klaren konstruktiven



Gliederung der Oberwände leitete. Diese Gliederung fand namentlich auf niedersächsisch=thüringischem Boden eine reiche Entwickelung.

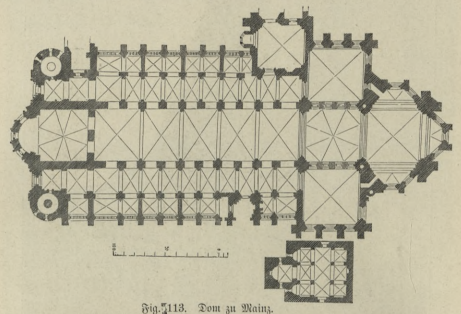
Glänzende Beispiele des älteren sächsisch-romanischen Stiles sind die Michaels- und Godehardsfirche in Hildesheim. Die erstere (Fig. 108 u. 107) wurde vom Bischof Bernward 1001 mit dem dazu gehörigen Benedistinersloster gestistet und 1033 eingeweiht. Allerdings hat die Kirche 1184 nach einem Brande einen Umbau ersahren, doch aber viele der ursprünglichen Merkmale beibehalten. Sie erscheint als eine dreischiffige Anlage mit doppeltem Duerschiffe und Doppelschore. Im Mittelschiffe wechseln je ein Pfeiler mit zwei Säulen ab, von welch letzteren noch mehrere dem ursprünglichen Gebäude angehören. Die Godehardsfirche (Fig. 109) wurde 1133 vollendet. Trot der späteren Entstehung zeigt die Anlage der Schiffe (Stüzenwechsel) eine große Verwandtschaft mit der Michaelsfirche. Eigentümlich ist die Zeichnung des Chores. Um



Fig. 112. Chorfeite des Doms zu Speier.

den Altarraum wird noch in Fortsetzung der Seitenschiffe ein Umgang herumgeführt, aus welchem drei Nischen heraustreten. Möglich, daß diese Chorsorm aus Frankreich, wo sie häusig (Poitiers, Clermont, Cluny) vorkommt, herübergenommen wurde. Beide Sildesheimer Kirchen sind flach gedeckt. Dabei bleibt es auch bei der Mehrzahl der im 12. Jahrhunderte errichteten sächsischen Kirchen. Die Werkmeister verleihen dem Grundrisse eine belebtere Form, vermehren die Zahl

ber Apsiden (z. B. die vom Kaiser Lothar 1135 gegründete Benedistinerabtei zu Königslutter bei Braunschweig, mit einem durch seine schön gemeißelten Säulen berühmten Kreuzgange, zeigt auch an der Ostseite der Kreuzslügel Apsiden, im ganzen also fünf); sie geben den Einzelgliedern, z. B. den Pseilern in der (restaurierten) Klostersirche auf dem Petersberge bei Halle (Fig. 110), eine zierlichere Gestalt, erfreuen sich an kunstreichen Bogenformen, z. B. an der Hufseigensteil wirden der Turmkrypta zu Göllingen bei Sondershausen (Fig. 111), begnügen sich aber gewöhnlich mit der Einwöldung des Chores und der Nebenschiffe. Die vollständige Einwöldung und den ausgebildeten Pseilerbau zeigt der Braunschweiger Dom, von Heinrich dem Löwen 1173 gestistet. Im 14. Jahrhundert wurden die Umfassungsmauern der Seitenschiffe abgebrochen, und die letzteren verdoppelt. Sieht man davon ab, so kommt nicht allein der breite Vordau, dem sächsichsromanischen Stile gemäß als seite Masse behandelt, sondern auch die Kreuzsorm und der seinste Rhythmus der Verhältnisse zum Vorschein.



Noch konservativer als im Sachsenlande tritt die Archtiktur auf alemannisch-schwäbischem Boden auf. Hier bleibt die Säulenbasilika lange Zeit der vorherrschende Typus (Ober- und Unterzell auf der Reichenau, die erstere aus dem 10., die andere aus dem 12. Jahrh., der Dom zu Konstanz, das Münster in Schafshausen, die Klosterkirche zu Alpirsbach aus dem 11. Jahrh. u. a.). Die gerade in der späklarolingischen Zeit rege Bauthätigkeit mag auf die Phantasie der jüngeren Geschlechter stark gedrückt, die strengkirchliche, den Reuerungen abholde Richtung der Cluniazenser, in Süddeutschland durch das Kloster zu Hirsau vermittelt und mächtig geworden, auf das treue Bewahren der Ueberlieferungen Einfluß geübt haben. Die Einwirkung der Cluniazenser macht sich hier und auch im Elsaß noch in anderen Dingen, wie namentlich in dem phantastischen Zuge der bekorativen Skulptur bemerklich. Wie in diesen Provinzen, so herrschen in den übrigen von geschlossenen Stulptur bemerklich. Wie in diesen Provinzen, so herrschen in den übrigen von zuerst Regensburg, dann Bamberg als Vororte der Kunstthätigkeit austreten, sieht man häusig vom Duerschiffe ab, führt jedes Schiff dis zur Apsissort und verwendet gewöhnlich Pseiler als Stüßen. Zu Pseilerbauten drängten auch in den Rheinlanden die Natur der gebräuchlichen Steinart (Tuff) und die größere technische Ersahrung.

Der Tuff läßt sich am bequemften in kleinen viereckigen Blöcken bearbeiten, lockt aber nicht die Kunst des Steinmegen. Zundschaften, wie in allen anderen Landschaften,

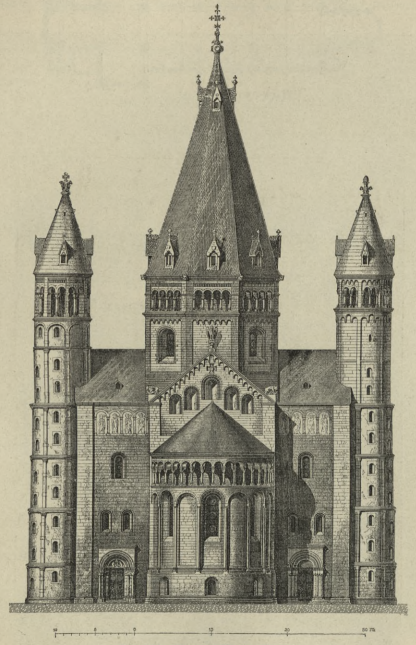


Fig. 114. Dom zu Mainz. Oftchor.

äußere Einflüsse in einzelnen Fällen die Herrschaft des Provinzialstiles. Im allgemeinen neigte sich aber doch im Laufe des 11. Jahrhunderts überall der Sieg auf die Seite des Pfeilerbaues. Die Bersuche, größere Kirchen als Säulenbasiliken anzulegen (Limburg an der Haardt um

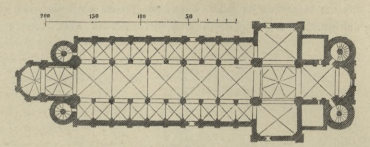


Fig. 115. Dom zu Worms. Grundrif.



Fig. 116. Dom zu Worms.

1030—1042, Hersfeld in Heffen 1037—1144), blieben ohne Nachfolge. Die Entwickelung ber Architektur vollzog sich auf dem Boden des Pfeilerbaues.

Bon besonderer Wichtigkeit für die deutsche Baugeschichte sind die drei mittelrheinischen Dome, unter welchem Namen die Dome von Speier, Mainz und Worms verstanden werden.

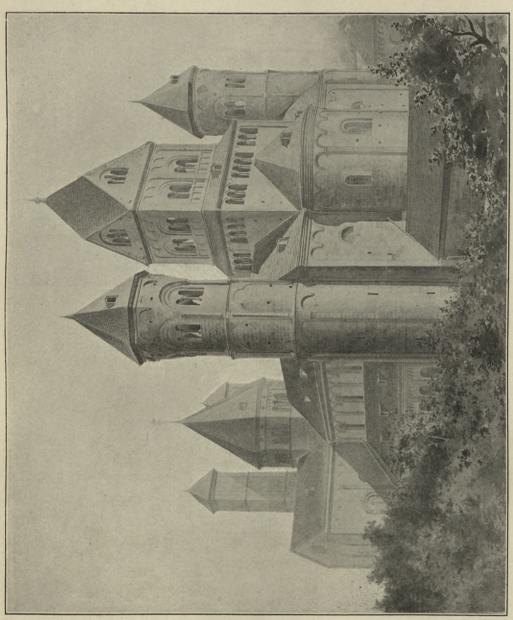
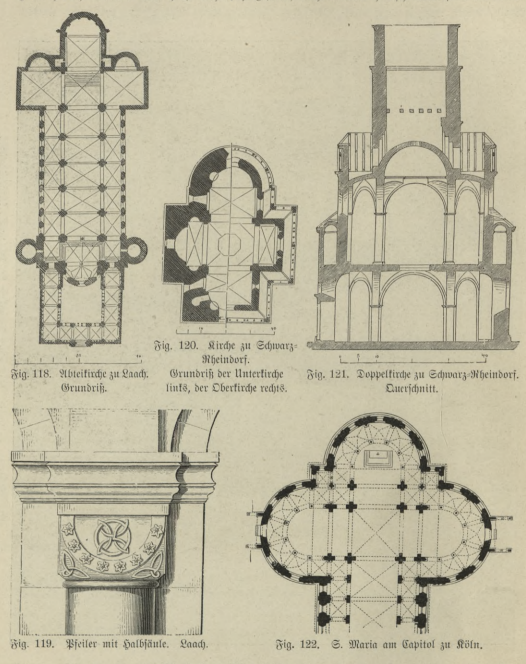


Fig. 117. Abteikirche zu Laach. Rach einer Aufnahme der kgl. preuß. Meßbildanstakt

Der Dom von Speier (Fig. 112, vgl. 105, 106) wurde 1030 oder doch bald darauf von Kaiser Konrad II. und zwar bereits in seiner ganzen riesigen Ausdehnung begründet. Je zwölf mächtige Pfeiler, welchen Halbsäulen vortreten, tragen die Mauern des Mittelschiffes; unter dem Kreuzschiff und Chore zieht sich die mächtige Königsgrust hin, in welcher 1039 der Stifter

beigesett wurde. Um das Jahr 1060 schritt man zur Errichtung des Triumphbogens, welcher den Chor vom Schiffe scheidet. In welcher Zeit der ganze Bau (doch erst unter Kaiser Heinrich IV.) vollendet wurde, ist nicht sichergestellt; auch darüber herrscht Streit, ob die Neber-



wölbung auch des ungewöhnlich breiten Mittelschiffes schon in dem ursprünglichen Plane lag. Wiederholte Brände und insbesondere die Zerstörung der Kirche 1689 durch französische Mordsbrenner haben von den oberen Teilen des alten Baues wenig übrig gelassen. — Der Dom von Mainz (Fig. 113) geht in seinen Anfängen in das 10. Jahrhundert (Bischof Billigis 976)

zurück. Die ältesten Teile des gegenwärtigen Baues, die östlichen Rundtürme (Fig. 114), gehören noch der frühesten Zeit des 11. Jahrhunderts (Neubau Bischof Bardos nach dem Brande 1009) an. Die Hauptteile des Domes, dis auf das im 13. Jahrhundert errichtete westliche Duerschiff und den Westchor, sind nach dem Brande 1081 errichtet worden. In diese Zeit siel auch die Anlage der Gewölbe im Mittelschiffe. Doch sand eine Erneuerung der Oberteile der Kirche



Fig. 123. Inneres der Unterfirche zu Schwarzscheindorf. Nach einer Aufnahme der fgl. Preuß. Meßbildanftalt.

nach dem Brande von 1191 statt, nachdem kurz vorher die Hersellung des Werfes aus dem verwüsteten Zustande, in den es infolge städtischer Kämpse (1155) geraten war, begonnen hatte. — Auch die alte Stiftung des Wormser Domes (Fig. 115 und 116) ist bereits im 11. Jahrhunderte in seiner ganzen gewaltigen Ausdehnung mit Doppelchor und starker Betonung des Duerschiffes entworsen worden; seine gegenwärtige Gestalt, insbesondere den wirkungsvollen Ausbau der Türme, dankt er dem 12. Jahrhunderte, in welchem eine Weihe 1181 berichtet wird. Alle drei Dome haben eine reiche Pfeilergliederung, desgleichen eine wohldurchdachte Gliederung der

Wände und Anordnung der Fenster; sie gruppieren wirksam Türme und Kuppeln über der Vierung und streben nach allen Richtungen die mächtigsten Verhältnisse und Dimensionen an.



Fig. 124. Die Apostelfirche in Röln. Rach einer Aufnahme der fgl. Breuß. Megbildanftalt.

Gerade die Sparsamkeit des Schmuckes beweist, daß den Baumeistern die Konstruktion am meisten am Herzen lag und sie durch deren Kühnheit allein die Bewunderung der Zeitgenossen

fesseln wollten. Jedensalls seierte der deutschervomanische Stil in den drei mittelrheinischen Domen seinen höchsten Triumph; namentlich im Dom zu Speier, der großartigsten romanischen Kirche auf deutschem Boden, deren Bau nicht deshalb notwendig dem Mainzer Dome der Zeit nach solgen muß, weil er scheindar eine größere Reise des künstlerischen Berstandes offenbart. Im Gegenteile deutet die schärfere Scheidung der Gewölbes und Arkadenträger in Mainz, die dichte Scharung und gleichmäßige Ausbildung aller Pseiler in Speier darauf hin, daß der letztere Dom sich noch nicht völlig von der Regel der Säulendasilisten besreit hat. Wüßten wir die Künstler zu nennen, welche die Pläne zur Gewölbesonstruktion hier und dort geschaffen, so würden wir in der Sache klarer sehen. Und so sind und bleiben die mittelrheinischen Dome die glänzendsten Denkmäler einer Periode, in welcher die Kaiser die höchsten Ansprüche auf Macht und Ruhm erhoben und dem schon heiß wogenden Kampse mit dem Papstum zum Trutze sich als die Schirmherren und Wohlthäter der Kirche fühlten. Bei dem Tode Heinrichs IV.

flagte ein Zeitgenoffe, daß es dem Raifer nicht vergönnt gewesen, an den Mainzer Dom die lette Sand zu legen, wie er den Speierer Dom von Grund aus gebaut und vollendet habe. Mit diesen beiden größten Runftschöpfungen des 11. Jahrhunderts bleibt der Name Heinrichs IV. für immer verfnüpft. - Als ein wahres Mufter des bereits völlig ausgebildeten Gewölbebaues fann die Abteifirche zu Laach bei Andernach gelten, über deren Bauzeit (1093 gegründet, 1156 geweiht) wir genau unterrichtet find und welche fich völlig unversehrt und unver= ändert bis auf unsere Tage erhalten hat (Fig. 117 und 118). Die Einwölbung ift vollständig und ohne jede Schwierigkeit durch= geführt, die Pfeiler mit vorgelegten Salbfäulen (Fig. 119) find richtig als Gewölbeträger behandelt, die Kreuzform erscheint stark betont, durch die Gruppierung der reich deforierten Türme wird dem Baue ein geschlossener, fest zusammengehaltener Charafter ver= lieben. Unmittelbar in der Zeit folgt auf die Laacher Kirche die Doppelfirche von Schwarzrheindorf bei Bonn (Fig. 120, 121 n. 123), die von dem späteren Rölner Erzbischofe Arnold von Wied als Grabfirche gestistet und 1151 geweiht wurde. Nur wenige Jahre später wurde das Schiff verlängert und die Zentral= anlage gelockert. (Der Grundriß giebt die ursprüngliche Geftalt wieder.) Die mittlere Ruppel wird von schmalen Kreuzgewölben

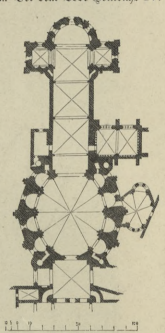


Fig. 125. S. Gereon zu Köln. Grundriß.

und Halbkuppeln umgeben und gestützt, von auffallend starken Mauern getragen. Eine offene gewölbte Galerie unter dem Dache mindert die Last der Mauern und bewirkt zugleich eine wohlsthuende Brechung des sonst massenhaften Baues. Die reiche Entsaltung der Choranlage, hier durch die Bestimmung des Werkes bedingt, bemerkt man auch an den benachbarten Kölner Kirchen.

Die Geschichte vieler Kölnischer Kirchen geht ebenso wie jene des Trierer Domes, dessen auß dem 6. Jahrhundert stammender Kern im 11. Jahrhundert nach Westen und im zwölsten auch nach Osten eine Erweiterung ersuhr, worauf dann das Ganze eingewölbt wurde, in das vorige Jahrtausend, oder doch wenigstens in das 11. Jahrhundert zurück. Die eigenkliche Signatur empfangen sie aber erst am Schlusse des 12. und am Anfange des folgenden Jahrhunderts, in der Zeit des mächtigsten politischen und wirtschaftlichen Ausschwunges der "heiligen Stadt". Die Kirche Maria am Kapitol (Fig. 122) zeigt die vielgliederige Chorsaulage am frühesten (1049) angebahnt. Die Mittelkuppel über der Vierung wird durch Tonnens

gewölbe mit den Halbsupeln verbunden; diese ruhen auf Säulen, so daß ein mit Areuzgewölben geschlossener Umgang um den ganzen Chorbau gebildet wird. Die oberen Teile des Chors, wie seine äußere Deforation, entstammen erst dem Anfange des 13. Jahrhunderts; noch später wurde das ursprünglich slach gedeckte Mittelschiff eingewölbt. Das glänzendste Beispiel des Kölnischen

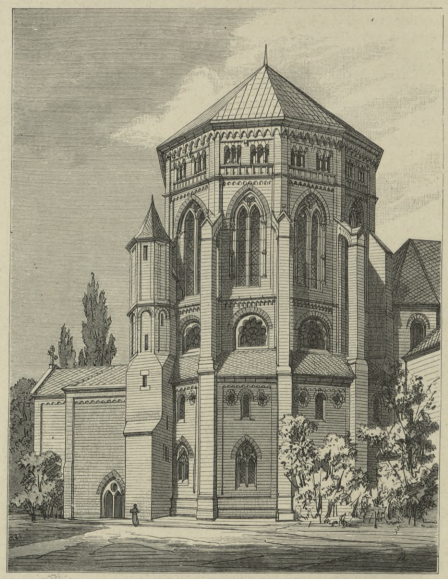


Fig. 126. S. Gereon zu Röln. (Rach Dollinger.)

Chorbanes bietet die Außenansicht der Apostelfirche (Fig. 124). Durch die Rundtürme, welche die gleiche Deforation wie die Krenzarme ausweisen, werden die letzteren organisch miteinander verbunden. Ueber der mittleren Chorhaube steigt der Giebel des Mittelschiffes, darüber die Kuppel in die Höhe. Die beiden Seitentürme, oben achteckig, schließen die Kuppel ein, der schwere Turm der Vorhalle bildet die Spite der Gruppe. Gegen den Chorbau erscheint das Langhaus, wie häufig in Köln, wenig entwickelt und fast verkümmert. Wie in der Gesantanlage die

perspektivische Wirkung als ein Hauptziel des Baumeisters offendar wird, so erscheint die Details deforation auf ein reicheres Farbenspiel berechnet. Namentlich macht der Taselsries und die



Fig. 127. Pfarrfirche zu Sinzig. (Nach Dollinger.)

Galerie darüber einen malerischen Eindruck. Farbenwechsel in den Baugliedern und Ornamenten war übrigens in Köln längst heimisch gewesen.

Die abweichende Gestalt der uralten Gereonsfirche (Fig. 125) erklärt sich aus ihrer ursprünglichen Bestimmung. Sie war (vielleicht auf römischer Grundlage) eine Grabkirche und

schloß die Gebeine der thebaischen Legion, welche nach der Legende teilweise in Köln den Märstyrertod erlitten hatte, in sich. An die im 13. Jahrhundert als Zehneck erneuerte Grabkirche

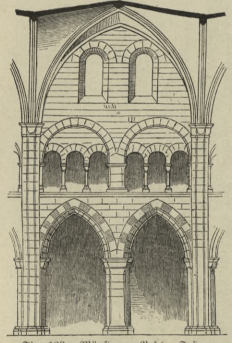


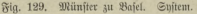
Fig. 128. Dom zu Bamberg.

(Fig. 126) war im 11. Jahrhundert ein Langschiff, im folgenden Chor und Türme angefügt worden. Die architektonische Dekoration der letzteren Bauteile entspricht der in Köln üblichen Weise, welche sich auch über das Weichbild von Köln hinaus verbreitete, wie dieses z. B. die

Pfarrfirche in Sinzig (Fig. 127) lehrt. Die fächerförmigen Fenster, die Arkaben über den Bogen des Mittelschiffes und die Form der letzteren (flachgesaibte Spitzbogen) kommen auch sonst an rheinischen Airchen aus dem Schlusse des 12. und Anfange des 13. Jahrhunderts vor. Man pslegt diese auch als Uebergangsbauten zu bezeichnen. Mit Unrecht, wenn man darunter die bewußte Andahnung und Vorbereitung der gotischen Konstruktion versteht. Aus den rheinischen Bauformen hätte sich niemals der gotische Stil entwickelt. Wohl aber darf man hervorheben, daß sich in den rheinischen, besonders in den Kölnischen Bauwerken der strengsromanische Stil gelöst zeigt und der Nachdruck auf die reiche dekorative Gliederung, mit Beismischung eines malerischen Elementes, gelegt wird.

Alehnliches gilt von dem Prachtbau romanischen Stiles im mittleren Deutschland, vom Dome zu Bamberg (Fig. 128). Un ein dreischiffiges Langhaus schließen sich auf beiden





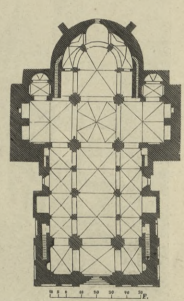


Fig. 130. Dom zu Limburg a. d. L.

Seiten über Arhyten Chöre an, von welchen aber nur dem westlichen ein Duerschiff vorgelegt wurde. Bis tief in das 13. Jahrh. wurde an dem von Kaiser Heinrich II. gestisteten, von dem baukundigen Bischof Otto von Bamberg (bis 1110) neugeschaffenen Werke gearbeitet, wodurch sich die Verschiedenheit der Bauformen, an den vier Türmen besonders bemerkdar, erklärt. Im ganzen bleibt doch der romanische Charakter gewahrt, für welchen die quadratischen Gewöllbeselder des Mittelschiffes maßgebend erscheinen, während die spitzen Arkadenbogen nur bedeuten, daß der Baumeister eisrig nach technischen Fortschritten Umschau hielt und von dem bereits in Frankreich geübten gotischen Stile einzelne Elemente entlehnte, welche sich der romanischen Weise bequem einsügen. Sin verwandter Zug giebt sich im Dome zu Naumburg kund, wo das Langhaus, wahrscheinlich aus dem Ansange des 13. Fahrhunderts, gleichsalls noch quadratische Gewölbeselder neben spitzbogigen Arkaden zeigt. Wenn auch dem Raume nach weit entsernt, so doch im Stile nahestehend, erscheint das Langhaus des Baseler Wänsters (Vig. 129). Die Stiftung geht zwar auch hier in alte Zeiten zurück, doch dürste die Anlage

bes Lang- und Duerschiffes (ber Chor ist bereits unter bem Einflusse bes gotischen Stiles entstanden) nach dem Brande von 1185 fallen. Das quadratische Gewölbejoch faßt zwei im Spizbogen geschlossene Arkaden mit reich profilierten Pfeilern in sich; über diesen öffnet sich eine



Fig. 131. Dom zu Limburg an der Lahn. (Nach Dollinger.)

Empore, deren Säulchen Rundbogen tragen; die noch schwer lastende Oberwand wird von zwei Rundbogenfenstern unterbrochen.

Biel deutlicher fündigt sich die Nahe der gotischen Architektur, deren Ziel auf wirksame Unterstützung der Gewölbe und Verminderung ihres Druckes durch entgegenstrebende Pfeiler gerichtet ift, in einigen anderen Kirchen an. Leider ist ein wichtiges Beispiel der allmählich eindringenden französisch=gotischen Bausitte die 1202—1233 am Fuse des Siebengebirges in Heisterbach errichtete Cisterziensersirche, dis auf einen dürstigen Chorrest 1810 zerstört worden. Aber auch jest gewahrt man noch an dem geretteten Chorteile die eisrigen Bemühungen, die Gewölde zu sichern. Starke Mauern wurden von den Gewölden über das Dach des Chorumgangs hinweg nach ausen gezogen und auf diese Weise der Druck der Wöldung ausgehoben. Die Ansäherung an den gotischen Stil und zwar in unmittelbarer Anlehnung an ein französisches Vorbild (Kathedrale von Nohon) offenbart noch deutlicher der Dom zu Limburg a. d. Lahn (Fig. 130, 131 und 132). Nur das furze Schiff und die äußere Dachgalerie erinnern an die kölnische Schule. Die innere Gliederung, die Emporen über den Seitenschiffen, darüber ein schmaler

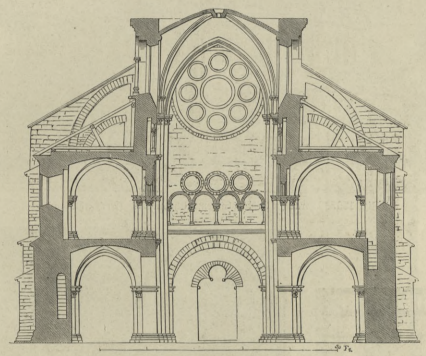


Fig. 132. Dom zu Limburg a. d. L. Querdurchschnitt.

Laufgang in der Dicke der Mauern (Triforium), gehen auf das französische Muster zurück. Der Chor wird von einem Umgang geschlossen, der Druck der Gewölbe durch Bogen, die zu frästigen äußeren Pfeilern leiten, entlastet. Teilweise vom rheinischen, teilweise vom französischen Einflusse abhängig zeigt sich auch die prachtvolle Kathedrale von Tournah, deren Langhaus, noch flachgedeckt, seit 1146 gebaut wurde, während das Kreuzschiff, wie der Limburger Dom, die Formen der Kathedrale von Kohon annimmt.

Von großer Bedeutung für den raschen Fortschritt im Bauwesen war die Ausbreitung des Cisterzienser= und des ihm befreundeten Prämonstratenserordens im Lause des 12. Jahr=hunderts auf deutschem Boden. Das beruht zwar auf Uebertreibung, daß die Cisterzienser= mönche den gotischen Stil aus ihrer burgundisch=französischen Heimat nach Deutschland gebracht und ihn hier eingebürgert hätten. Wohl aber ebneten sie rascher den gotischen konstruktiven Formen den Weg. Sie erwarben in Deutschland und England eine größere Macht und



Fig. 133a. Kirche zu Riddagshaufen. Choranficht. (Nach Ahlburg.)



Fig. 133 b. Kirche zu Riddagshausen. Grundriß.



Fig. 134. Borhalle in Klofter Maulbronn. (Nach C. Rieß.)

wurden hier volkstümlicher als selbst in ihrer Heimat oder vollends in Italien, wo sie zu keinem rechten Ansehen gelangen konnten. Gine mächtige Baubewegung durchzog wieder die deutschen, jest auch die norddeutschen Landschaften. Im Laufe weniger Fahrzehnte wurden



Fig. 135. Refektorium bes Klosters Maulbronn. (Nach C. Rieß.)

überall neue Alosterfirchen errichtet, deren Erbauer, so wenig wie der Orden selbst, sich ängst= lich an örtliche Traditionen banden, vielmehr jeden Fortschritt in der Architektur für ihre Werke auszunugen suchten. Wie immer, so hat auch jetzt die plöglich gesteigerte Aunstypslege

den erfinderischen Geift geweckt und die Entwickelung gefördert. Die Alosterregel der Ciftersienser empfahl einzelne Abweichungen von der hergebrachten Bausitte. Die hohen Türme werden verbannt, durch einen bescheidenen Dachreiter ersetzt. Häusig wird der Chor geradlinig geschlossen und in demselben eine größere Zahl von Kapellen angeordnet, z. B. in Ebrach in Franken und Niddagshausen bei Braunschweig (Fig. 133a und b), beides Schöpfungen aus dem 13. Jahrhundert.

Gewichtige Stimmen aus dem Kreise der Mönche erhoben sich gegen die üppige Ornamentik. Daß die Warnung nicht allzu eifrig befolgt wurde, zeigen die reizenden Klosteranlagen der Cisterzienser, unter welchen jene zu Maulbronn, besonders die Vorhalle (Fig. 134), das sog. Paradies und der Speisesaal (Fig. 135) den ersten Platz einnehmen. Auch sonst offenbaren die zierlichen Säulen, die sorgsam gezeichneten Kapitäle einen sein entwickelten Kunstsiun,

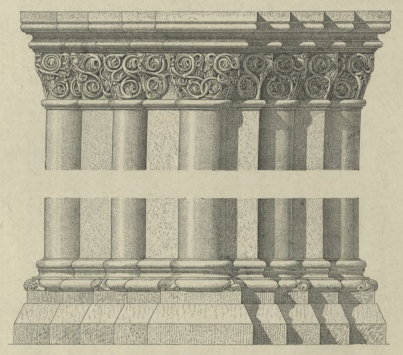


Fig. 136. Gegliederter Pfeiler im Dom zu Raumburg.

welcher überhaupt die letzten Jahre des 12. und den Anfang des 13. Jahrhunderts auszeichnet und dem sich auch die strengen Mönchsorden nicht entziehen konnten. Immerhin wurde der Konstruktion die größere Ausmerksamkeit zugewandt, auf die leichte Ueberwindung der konstruktiven Schwierigkeiten der Hauptnachdruck gesegt. So gesangte in der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts in ganz Deutschland der Gewölbebau zur Herrschaft, ohne daß aber mit den älteren romanischen Uebersieferungen und auch mit den provinziellen Bausitten völlig gebrochen wurde. Wir stoßen auf eine Neihe gemeinsamer Merkmale. Der Grundriß namentlich der Chorteile gewinnt eine reichere Entsaltung, sei es, daß die Apsis im Vielecke gezeichnet wird, sei es, daß sich ein niedriger Umgang um sie herumzieht. Die Gewölbe kommen durchgängig zur Anwendung und werden von gegliederten, mit vorspringenden Halbsäulen (Fig. 136) ausgestatteten Pfeilern getragen. Es wächst stetig das Verständnis für den formalen Reiz und die technischen Borteile des Spizbogens, und wenn auch das Innere der Kirchen und die Fassaden gewöhnlich

bes reicheren plastischen Schmuckes entbehren, so wird dieser doch wenigstens an einzelnen Stellen, z. B. an den Portalbauten, gehäuft (Fig. 137). Daß solche Prachtportale nicht selten an der Langseite ihren Plat sinden, beweist ihren geringen Zusammenhang mit dem organischen

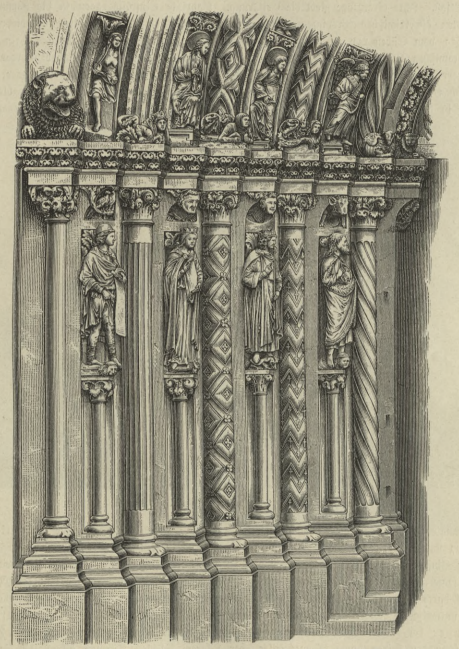


Fig. 137. Bon ber golbenen Pforte des Doms zu Freiberg i. S.

Aufbaue der Kirchen. Sie sind vereinzelte Prunkstücke, gotischen Schöpfungen abgeborgt, aber nicht aus der gotischen Konstruktionsweise herausgewachsen.

Neben den gemeinsamen Elementen bleiben aber noch mannigsache provinzielle Eigenheiten

in Geltung. Die rheinischen Bauten bilden eine festgeschloffene Gruppe. Niemand wird fie mit schwäbisch-bahrischen gleichzeitigen Bauten verwechseln. Um lockersten erscheint der Zusammen= hang der späteren romanischen Kirchen untereinander in den öfterreichischen Landschaften und im Elfaß. Ihre Grenzlage giebt die Erklärung. Bahrische Ginfluffe ragen in die ftammber= wandten österreichischen Provinzen tief hinein, aber auch einzelne italienische Einwirkungen bringen bom Guden vor, 3. B. die von Löwen getragenen Gaulen an Portalen. In ben halbslawischen Landschaften erscheint die Bauweise gleichfalls von den benachbarten deutschen Ländern abhängig. Namentlich die Ordensfirchen der Cifterzienfer und Prämonftratenfer, von deutschen Alöstern aus mit Monchen besetzt, halten an den heimatlichen Bausitten fest, bleiben aber in den Bauformen häufig hinter den deutschen Werken zurück. Die hervorragenoften

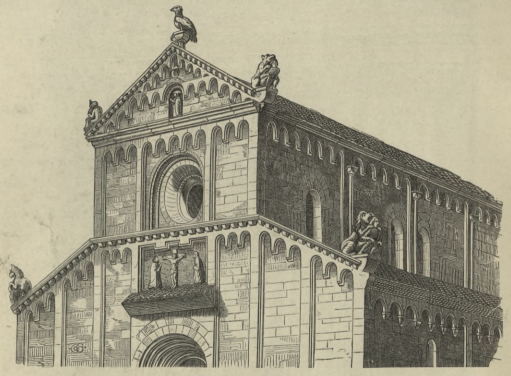


Fig. 138. Kirche zu Rosheim. Oberer Teil der Faffade.

Denkmäler bleiben, abgesehen vom Dome ju Gurk, die Rirchen der Cifterzienser in Seiligen= freug und Lilienfeld in Niederöfferreich. Auch im Elfaß freugen fich rheinische mit burgundiichen Ginfluffen. Ginzelne Kirchen, wie jene zu Rosheim (Fig. 138), entfernen fich weit von der sonft auf alemannischem Boden herrschenden Regel. Die turmlose Fassabe lägt das Mittel= schiff durch den fräftigen Giebel in bedeutsamer Weise hervorragen und weckt die Erinnerung an italienische Mufter. In schroffen Gegensate zeigt wieder die Fassate von Maures= munfter bei Babern (Fig. 139) eine bis zum Finfteren ernfte, zusammengebrängte Form. Bwijchen ben beiben burch Schmalpfeiler ober Lifenen belebten Türmen öffnet fich bie von zwei Säulen getragene Borhalle. Beinahe jede der größeren Kirchen hat ihren besonderen Charafter, fo jene gu Gebweiler mit ihrem breiten Bortale und reicherer Deforation ber Mittelfaffade, die dem rheinischen Stile fich nabernde Rirche (Apfis) in Pfaffenheim bei Ruffach, die dreischiffige, durchgängig gewölbte Kirche S. Fides in Schlettstadt u. a.

Feft geschlossen tritt dagegen die westfälische Architektur auf, obwohl das Land rheinischen wie insbesondere niedersächsischen Sinflüssen offen stand. Frühzeitig gelangt hier die Wölbung zur Herrschaft; es empfängt serner der Aufban der Kirchen eine eigentümliche Form, welche zunächst nur lokale Verbreitung gewinnt, nachmals aber, in der spätgotischen Periode, noch eine wichtige Rolle spielt: die sogenannten Hallenkirchen kommen auf. Den drei Schiffen des Langhauses wird gleiche oder doch annähernd gleiche Höhe gegeben. Allmählich ersscheinen die Schiffe auch gleich breit. Weitere Folgen sind der Wegfall der Oberwände im

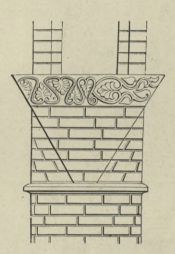
Mittelschiffe und die Verlegung ber Fenfter in Die Seitenschiffe. flug abwägende, auf das Berftändige gerichtete Sinn der Bewohner scheute nicht vor der Abweichung von der firchlichen Tradition zurück und ver= suchte auf seine einfache Weise die Aufgabe des Gewölbebaues zu löfen, welche der gotische Stil mit anderen reicheren Mitteln durchführte. Unter den westfälischen Hallenkirchen nimmt neben dem Münfter zu Berford ber Dom zu Paderborn aus dem Anfange des 13. Jahrhunderts, deffen breiter, ungegliederter Westturm aber einer älteren Zeit angehört, den ersten Rang ein. Natürlich blieb auch der andere Thous (mit niedrigeren Seiten= schiffen) in Geltung und schuf im Dome zu Soeft, beffen Mittelschiff um die Mitte des 12. Jahrhunderts eingewölbt wurde, und namentlich im Dome zu Denabrück und bem mit Doppelchor und doppeltem Querschiffe ausgestatteten Dome zu Münfter aus dem 13. Sahrhundert glänzende Dentmäler. Die größere hiftorische Bebeutung ruht aber bennoch bei ben Sallenfirchen.



Fig. 139. Rirche in Mauresmünfter.

Im deutschen Norden, von Holland bis in das preußische Ordensland hinein, soweit die Tiesebene reicht, hat das hier gedräuchliche Material, der Backstein, zu wichtigen Neuerungen geführt. Die Natur der Ziegel, die in gleichmäßigen Platten von kleinen Dimensionen gedrannt werden, durch den Mörtel Festigkeit gewinnen und, in verschiedene Formen gepreßt, durch Zusätze mannigsache Färdung annehmen, erwies sich dem Pseilerbaue, der Wölbung günstig, gab den Mauern leicht einen massenhaften Charakter, verbot reiche plastische Gliederung, rückte das Flachornament, die gerade Linie an Stelle der starken Profile und leicht geschwungenen Kreise in den Vordergrund. Das Würselkapitäl verliert seine Abrundung, erscheint mehr trapezsörmig (Fig. 140), die Deckplatte wird einsach abgeschrägt, dagegen der Kundbogenstries, aus Formsteinen zusammengeset, durch Durchschneidung der Bogen reicher belebt (Fig. 141).

Auch Rautenschmuck, kleine Konsolen, übereckgestellte Steine, leicht herstellbar, waren beliebt, ebenso Musterung und polychrome Ausstattung der Flächen und Glieder. Die Abhängigkeit der Bauformen von der Natur des Baustosses, das Herauswachsen der ersteren aus dem letzteren unterliegt keinem Zweisel. Ging dieser Schöpfungsakt erst auf norddeutschem Boden vor sich oder wurden die anderwärts geschaffenen Formen hier fertig übernommen? Ohne zureichenden Grund wies man auf den oberitalienischen Backsteindau als Muster hin. Biel näher liegt die Vermutung, daß die niederländischen Ziegelbrenner, welche sich im 12. Jahrshundert in Norddeutschland ansiedelten und die Leistungsfähigkeit des gebrannten Thones kannten, die Anpassung der Formen an die Natur desselben versuchten. Der Vacksteindau entwickelt sich in der norddeutschen Genen nur allmählich, tritt zuerst in Verbindung mit dem schwersfälligen Granit — das Material wurde von den zu Tage liegenden Findlingen gewonnen — und dem aus Sachsen auf der Elbe eingeführten Sandstein auf und gewinnt erst am Schlusse des 12. Jahrhunderts (Arendsee, Dobrilugk) seine vollständige Durchbildung. Der bedeus



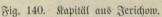




Fig. 141. Sauptgesims der Apfis zu Dobrilugt.

tendste Kirchenbau, die Prämonstratenserfirche zu Ferichow bei Tangermunde (Fig. 142), fand erst im 13. Jahrhundert seine Bollendung.

Auch in den standinavischen Ländern besitzt der Hausteinbau einen mächtigen Nebenbuhler; dieser aber ist nicht der Ziegel-, sondern der Holzbau. Das an brauchbarem Steinmaterial arme Land versorgte sich auf dem Seewege mit rheinischem Tusse. So erklärt sich die Verwandtschaft dänischer Kirchen aus der sogenannten Waldemarschen Periode (1157—1241), z. B. des Doms in Ribe mit den Werken der kölnischen Schule. Auch der Ziegelbau bricht sich seit dem 12. Jahrhundert Bahn. Das größte Interesse nehmen aber die norwegischen Holzkirchen in Anspruch. Mögen sie auch nicht dem tieseren Mittelalter angehören, so vertreten sie doch eine uralte Vildungsstuse und bieten eine gute Anschauung von der ursprünglichen, auch in Deutschland verbreiteten Holzarchitektur. Noch stehen in Norwegen mehrere mittelalterliche Holzkirchen aufrecht; eine der ältesten, sene zu Wang bei Drontheim (Fig. 143 u. 144), wurde 1842 nach Schlesien versetzt, wo sie auf völlig heimischem Boden steht, da auch in Oberschlesien wie in den benachbarten slawischen Landschaften, der Holzbaustil sich erhalten hat. Den Kern der Anlage bildet ein von Holzsäulen getragenes beinahe quadratisches Schiff, an welches sich öftlich der Chor anschließt. Umgänge fassen den Hauptraum ein, und zum besseren Schutze zieht sich überdies eine äußere Galerie, oben mit kleinen Fenstern versehen, um den ganzen Bau. Einer Pyramide nicht unähnlich steigt dieser gleichsam in Absähen in die Höhe. Bretter, Bohlen und Baumstämme, deren Fugen mit Moos verstopft wurden, hätten das Ausssehen der norwegischen Holzsirchen gar dürftig gestaltet, wenn nicht die Schnipkunst, die jahrshundertelang die alten Bands und Schlangenmuster (Fig. 145) wiederholte, und die Farbe für den Schmuck gesorgt hätten.

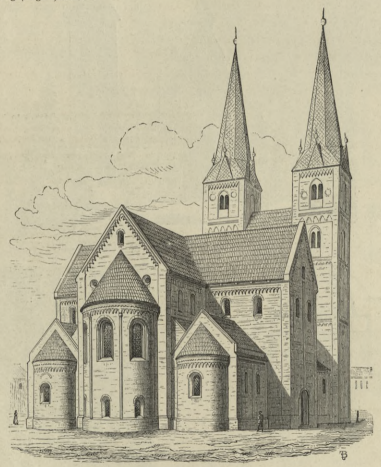


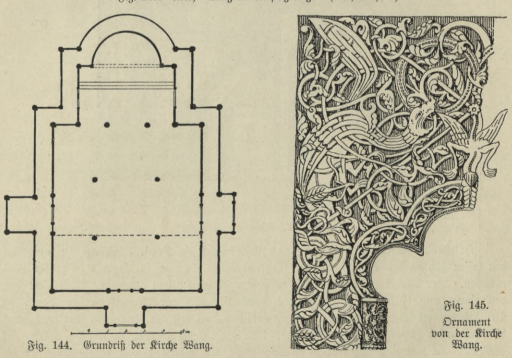
Fig. 142. Rirche zu Jerichow.

Holzbauten bilbeten auch in England ursprünglich die Regel. Anklänge an den Holzbau lassen sich an den Steinwerken der frühromanischen Periode in England in großer Zahl entdecken. Der Name: romanischer Stil wird hier übrigens selten gebraucht. Man zieht vor, von einem angelsächsischen Stile, der namentlich nach der Vertreibung der Dänen im 10. Jahrhundert blühte, und einem normannischen, der seit der Eroberung Englands durch die Normannen (1066) bis zum Schluß des 12. Jahrhunderts herrscht, zu sprechen. Reste aus der sächssischen Zeit sind insbesonders in Lincolnshire und Yorkshire noch nachweisdar: Türme, Krypten, einzelne Vogen, Mauerstücke. Mit den Normannenfürsten kamen auch baulustige Vischöse und baukundige Männer aus Frankreich herüber. Sine überaus reiche Thätigkeit begann, deren Spuren noch heute uns zahlreich und deutlich entgegentreten, und welche der

Architektur Englands ein dauerndes Gepräge verliehen hat. Es scheint nicht, daß die aus Frankreich berufenen Baumeifter mit der sächsischen Ueberlieferung vollständig brachen; es ift vielmehr wahrscheinlich, daß fie fich ber in England herrschenden Baufitte vielfach fügten, gerade

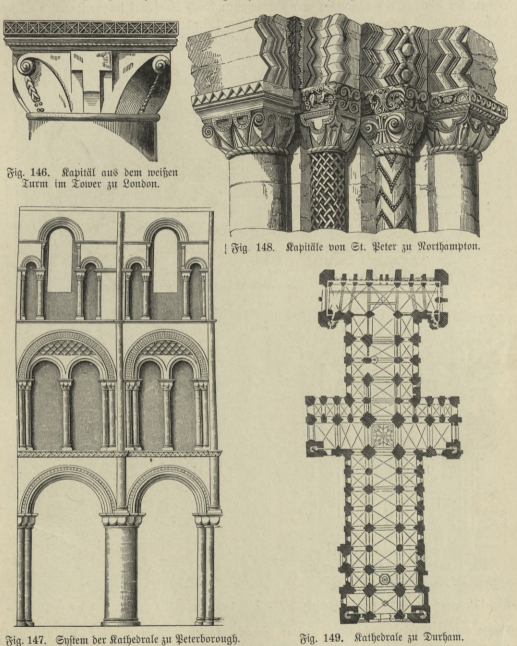


Fig. 143. Rirche Wang im Riefengebirge. (Nach Lachner.)



fo wie es bei Einführung bes gotifchen Stiles fpater geschah. Co bilbet ber fog, normannifche Stil den Mittelpunkt in der Baugeschichte Englands. Noch aus der Zeit Wilhelms bes Eroberers stammt die Rapelle im weißen Turm im Tower zu London. Gie ift breischiffig und

mit einem Tonnengewölbe überbeckt. Das Kapitäl (Fig. 146) ber schweren Rundpfeiler zeigt geringe Höhe und als Schmuck Voluten an den abgeschrägten Ecken. Eine andere allgemein beliebte Kapitälform, durch aneinander gereihte kleine Würfel gebildet, lernen wir an den



Arfaden der Kathedrale von Peterborough (Fig. 147) fennen. Das gefältelte Kapitäl (chapiteau godronné), gleichsam aus einem Kranz von Kegeln zusammengereiht (Fig. 148), ist offenbar eine Abart des Würfelfapitäls und bestimmt, die Plumpheit des einsachen Würfelfapitäls zu verringern. Im Grundriß macht sich die große Länge der Kirchen, die Anlage des

Duerschiffes nahezu in der Mitte des Langhauses, der gerade Chorabschluß geltend (Fig. 149). Ueber den dicken Rundsäulen, die zuweilen mit gegliederten Pfeilern wechseln, zieht sich eine Empore hin. Troß der reichen vertikalen Gliederung wird dennoch nur eine mäßige Höhe erzielt, der Eindruck des Buchtigen und Gedrungenen durch die scharf im horizontalen Sinne abgegrenzte äußere Architektur (Fig. 152) und den schwerlastenden Mittelturm verstärkt. Die Decke des Mittelschiffes ist gewöhnlich flach aus Holz hergestellt. Die Dekoration der Wandslächen und

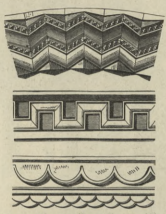


Fig. 150. Normannische Bogen= und Friesornamente.

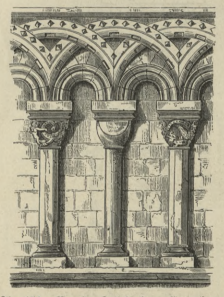


Fig. 151. Bon der Rathedrale zu Canterbury.

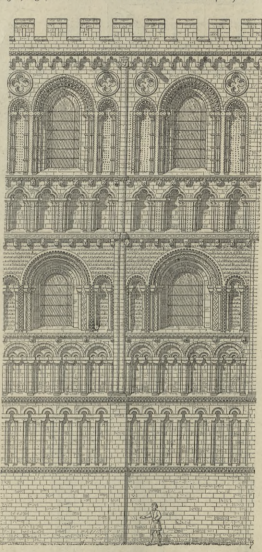


Fig. 152. Rathedrale zu Eln, Teil der Jaffade.

Bogen bewegt sich in geometrischen Linien: Zickzack, Rauten, Schuppen (Fig. 150) und zeigt nur selten Pflanzenformen. Gleich nach der normannischen Eroberung begann (1070) der Neubau der englischen Mutterkirche in Canterbury, von welchem noch einzelne Teile (in der Krypta, dem westlichen Chore und den Türmen) sich erhalten haben (Fig. 151). Im zwölften Jahrshundert nimmt die Architektur, durch die zahlreichen Ansiedelungen der Cisterzienser gefördert, einen namhaften Aufschwung, der sich ohne Unterbrechung im solgenden Zeitalter sortsest.

Dadurch gewinnt die englische Architektur einen einheitlichen Charakter. Die Mehrzahl der Kathedralen — nicht selten waren sie mit Abteien verbunden — weist Bestandteile aus der

Kathedralen — nicht selten waren sie mit Abteien verbunden — weist Bestandteile aus der normannischen Periode auf. Die Reihe beginnt mit S. Albans und Gloucester und zeigt als weitere Glieder Durham, 1108—1128 gebaut (Fig. 149), Elp (Fig. 152), Peterborough

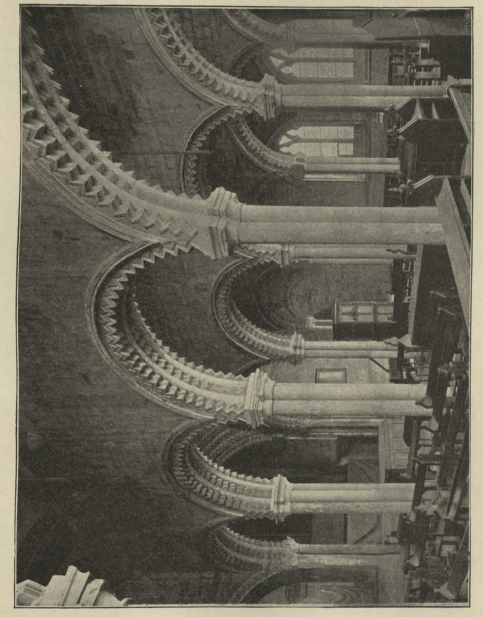


Fig. 153. Die Galilla an der Kathedrale zu Durham. Um 1175. (Rach Uhbe.)

(Fig. 147), Chichester, Lichstelb u. a. Erweiterungen, Anbauten und Umbauten, wie z. B. die sog. Galiläa an der Kathedrale zu Durham (Fig. 153) finden wohl später statt, änderten aber das Gepräge der Kirchen nicht so wesentlich, wie dieses in anderen Ländern geschah.

Die Blütezeit der französischen Architektur des Mittelalters fällt erst in die gotische Periode seit dem Schlusse des zwölften Jahrhunderts. Nimmermehr hätte sich diese

Blüte aber ohne Vorbereitung so glänzend entwickeln können; sie setzt eine längere und stetige Bauthätigkeit schon in der romanischen Zeit voraus, welche auch von den Urkunden bestätigt wird. Diese erzählen von einer umfassenden Restauration zahlreicher Kirchen im Lause des 11. Jahrhunderts. Wenn die romanischen Kirchen in den Landschaften nördlich von der Loire nicht in der gleichen Zahl und Bedeutung uns entgegentreten, wie in den südlich gelegenen Landschaften, so beruht dieses auf zwei Umständen. Die nördlichen Provinzen entwickeln in den späteren Jahrhunderten des Mittelalters die reichste Bauthätigkeit, welcher natürlich viele der älteren Werse zum Opser sielen. Dann aber haben die südlichen Landschaften, durch Sprache, Recht, Ueberlieserung und Abstammung von den fräntischen Provinzen unterschieden, die Kunstpssege überhaupt frühzeitiger mit Eiser ergriffen, allerdings auch früher abgebrochen.

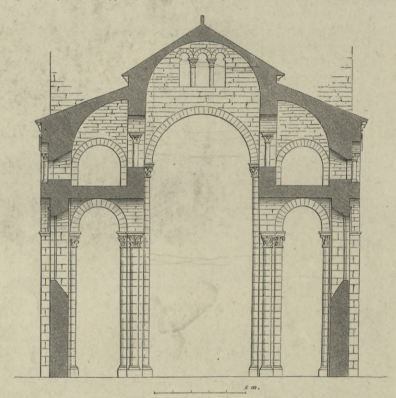


Fig. 154. Notre Dame du Port zu Clermont. Querdurchschnitt.

Als die bedeutendsten romanischen Kirchen in Frankreich dürsen solgende gelten: St. Sernin in Toulouse, St. Trophime in Arles, Notre Dame in Avignon, Notre Dame du Port in Elermont, St. André in Bienne, St. Philibert in Tournus, Notre Dame in Beaune, die Kathedrale in Valence. Die Bauzeit dieser Kirchen reicht meistens dis in das 12. Jahrschundert hinein; die Grundlagen des Stiles, wie er in den Kirchen in der Provence, Auwergne, auf altem aquitanischem und burgundischem Boden, uns entgegentritt, sind aber gewiß schon im vorhergehenden Jahrhundert seitgestellt worden. Schwerlich hätten sonst die einzelnen Provinzen sich zu so klar und bestimmt ausgebildeten Baugruppen zusammenschließen, und hier überall die Haupttypen eine so unbestrittene Herrschaft gewinnen können. Nach der Haupttirche einer Landschaft richteten sich stets die Kirchen der kleineren Städte. So ist die Kirche St. Lazaire in Autun das Muster für Beaune und Saulieu, St. Césaire in Angoulème das

Vorbild für die ganze Charente geworden. Diese Folgsamkeit deutet eine stetige längere Kunstübung an.

Um früheften und selbständigften hat sich die Architektur in der Provence entwickelt. Wahrscheinlich blieben bier die römischen Traditionen ununterbrochen in Wirksamkeit. So erklärt sich die Vorliebe für einschiffische Kirchen und ihre Ginbeckung durch Tonnengewölbe, das Fest= halten an dem forinthischen Rapitäl, an ber Kannelierung der Pilafter; der Schmuck der Apsiden, die Anlage der Brachtportale (St. Trophime in Arles, Saint=Gilles) weisen gleichfalls auf antite Ginflüsse bin. Frühe wurden aber auch mit einer neuen Konstruftion der Gewölbe folgenreiche Versuche angestellt. An dem Tonnengewölbe hielt man auch bei dreischiffigen Kirchen fest, gab dem Gewölbe aber eine leise Zuspitzung. Anfangs wurden auch die Seitenschiffe mit dem vollen Tonnengewölbe versehen, bald jedoch deckte man fie mit einem halben anfsteigenden Tonnengewölbe, wodurch, ähnlich wie durch anftrebende Bogen, das Mittelschiff

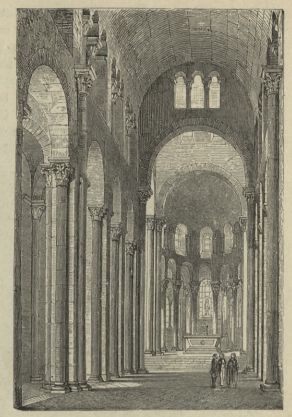


Fig. 155. Notre Dame du Port zu Clermont.

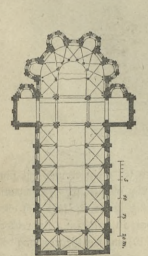
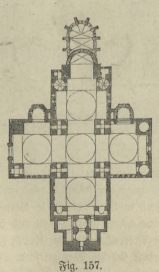
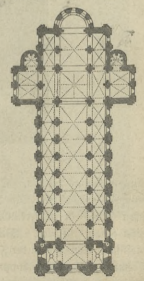


Fig. 156. Notre Dame du Port zu Clermont.



St. Front zu Perigneur.



Rig. 158. St. Stienne gu Caen.

eine größere Sicherheit empfing (Fig. 154). Von der Provence (Saint-Guilhem du Desert u. a.) breitete sich dieses System in die benachbarten Landschaften aus, drang sogar Springer, Kunstgeschichte. II.

bis in die Westschweiz (Grandson). In der Auvergne, deren Kirchen sich durch reichen musivischen Schmuck der Außenteile auszeichnen, machte die Gewölbekunst und der Ausbenteile auszeichnen, machte die Gewölbekunst und der Ausbenteile von weitere Fortschritte. Die Kirche Notre-Dame du Port zu Clermont (Fig. 155 u. 156) zeigt den Chor von einem niederen Umgange und vier Kapellen umschlossen. Das Mittelschiff wird von Pseilern mit vortretenden Halbschlen begrenzt und ist mit einem Tonnengewölbe bedeckt. Ueber den Seitenschiffen erhebt sich eine Galerie, deren Gewölbe (halbe Tonnengewölbe) sich gegen die Wölbung des Mittelschiffes ansehnen. Gleichsam eingesprengt in das Gefüge der südsranzösischen Architektur erscheinen mehrere Kuppelkirchen, welche von der Kirche St. Front in Perigneux (Fig. 157 u. 159), einem Werke aus dem Beginn des 12. Jahrhunderts, ihren



Fig. 159. St. Front zu Perigueur.

Ausgangspunkt nehmen. Sie ist in der Form eines griechischen Kreuzes errichtet und mit fünf Kuppeln geschlossen. Die Nachahmung der Markuskirche in Benedig und weiter des byzantischen Stiles ist unverkennbar; auf welchem Wege die Berpslanzung stattsand, läßt sich aber nicht genau seststellen. Wieder eine andere Gruppe tritt uns im Poitou entgegen. Zu reichem plastischen Schmucke an der Fassade (Notre-Dame in Poitiers, Fig. 160) und zur Verwendung von Tonnengewölben und Kuppeln gesellt sich die durchgreisende Benutung des Spizbogens, sowohl an dem Gewölbe, wie an den Arkaden (St. Pierre in Aulnah). — Schon nach seiner ganzen Lage mußte Burgund in der Architektur zwischen den benachbarten Landschaften vermitteln. Die zahlreichen Reste aus der Antike locken zur Nachahmung. So kehren z. B. an der Kathedrale von Autun die kannelierten Pseiler der römischen Korte d'Arroux wieder. Auch

spithbogige Tonnengewölbe (Fig. 161) kommen zur Anwendung. Daneben wendet sich aber die Ausmerksamkeit dem am Rhein längst bekannten, in seinem Werte aber bisher nicht ausgenutzten Kreuzgewölbe zu. Dieses wird nicht mehr als Durchschneidung zweier Tonnengewölbe erfaßt, vielmehr treten auch die Diagonalrippen als konstruktive Glieder auf, genügend stark, um

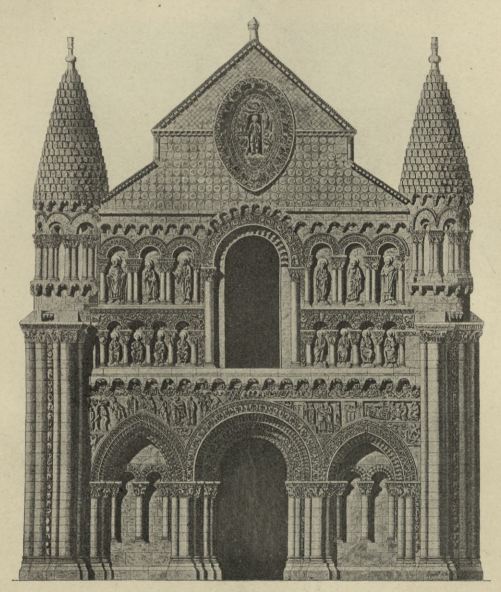


Fig. 160. Notre = Dame zu Poitiers. (Rach Dehio.)

mit den Duergurten zusammen die dreieckigen Gewölbekappen zu tragen (Abteikirche zu Bezelay). Leider sind die glänzendsten Denkmäler burgundischer Architektur, die Abteikirche zu Cluny und die Kirche St. Benigne zu Dijon, zerstört worden. Wir begreifen aber, daß namentlich aus dem Schoße der Cluniazenserkongregation in ihrer Heimat eine reiche Bauthätigkeit sich entfaltete. Die Abteikirche in Cluny mit ihren fünf Schiffen und zwei Duerschiffen, mit Umgang und

16\*

Rapellenfrang im Chore, mit ber tiefen, in Cluniagenserfirchen oft nachgeahmten Borhalle im Beften, die Schiffe teils mit Tonnen-, teils mit Rreuggewölben geschloffen, mußte einen großartigen Eindruck hervorrufen.

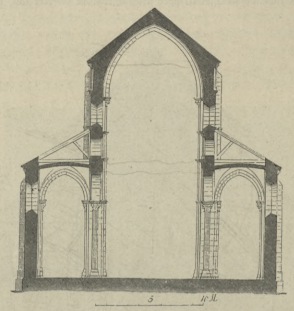


Fig. 161. Dom zu Autun. Querschnitt. (Spigbogige Tonnengewölbe.)

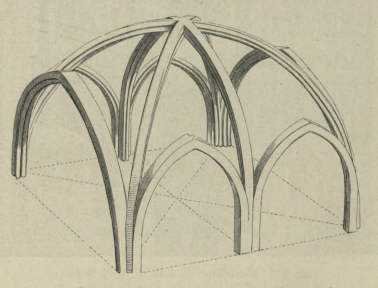


Fig. 162. Schema der Konftruftion des fechsteiligen Kreuzgewölbes.

Im nördlichen Frankreich bildet die Normandie den wichtigsten Schauplat baulicher Thätigfeit. Wilhelm ber Eroberer ftiftete in Caen 1066 zwei Abteien, bon welchen aber bie hervorragenofte, St. Etienne, kaum mehr in der ursprünglichen Gestalt, sondern vorwiegend in ihrer Erneuerung im 12. Jahrhundert sich erhalten hat (Fig. 158). Bon den gegliederten

Pfeilern an den Ecken jedes Gewölbefeldes steigen die Quer- und Diagonalgurten empor, welche das Gerippe des Gewöldes bilden; aber auch von den mittleren Pfeilern, die früher nur als Arfadenträger funktionierten, werden Gurten in die Höhe geführt. Sie schneiden die Diagonalen und verwandeln das vierteilige Gewölde in ein sechsteiliges, aus vier kleineren und zwei



Fig. 163. Rathedrale von Santiago de Compostella. (Nach Street.)

größeren Dreieckstappen bestehend (Fig. 162). Diese Anordnung durchbricht bereits die romanische Konstruktionsweise und bildet einen deutlichen Uebergang zu dem gotischen Stile.

Bei aller Pracht und Größe der einzelnen Werke kann Spanien, im Verhältnis zu Frankreich und Deutschland, doch nur als ein Nebenland in der Kunstgeographie des Mittelalters betrachtet werden. Der Süden des Landes stand unter maurischer Herrschaft und trieb reizende Blüten orientalischer Kunst; langsam rückte im Norden die Macht christlicher Fürsten vor und hob sich wieder christliche Vildung. Die Kirchen, welche allmählich wieder erstanden, wurden unter dem Einfluß der benachbarten sübfranzösischen Architektur errichtet. Aus Frankreich stammten auch mehrere Baumeister. So erklärt sich die Herrschaft der Tonnengewölde in den spanischen Kirchen romanischen Stiles. Die Kathedrale von Santiago de Compostella, dem weltberühmten Wallsahrtsorte des Mittelalters, seit dem Ansage des 12. Jahrhunderts im Baue, entlehnt provençalischen Kirchen den Grundplan. Mit Kücksicht auf die zahlreichen Pilgerscharen, welche sich hier zeitweilig sammelten, empfingen alle Käume die größte Ausdehnung. Ueber den Seitenschiffen wurden noch Emporen angelegt, um das Duerhaus ziehen sich ebenfalls niedrigere Seitenschiffe herum. Der gleichen Kücksicht danken wohl auch die Freitreppe und die reichen, zum Eintritte einladenden Portale — den provençalischen im plastischen Schmucke verwandt —, den Ursprung. Das Mittelschiff, sowohl des Langhauses wie des Duerhauses, ist mit gegurteten Tonnengewölben, die niedrigen



Fig. 164. S. Millan zu Segovia. (Nach Street.)

Seitenschiffe mit Areuzgewölben gedeckt, über den Emporen der letzteren steigen halbe Tonnensgewölbe empor (Fig. 163). Gleich den konstruktiven Teilen des Langhauses weist auch die Choranlage auf ein französisches Muster hin. Der im Halbkreis gezeichnete Chor wird von einem niedrigeren Umgange eingeschlossen, aus welchem fünf Kapellen vorspringen. Die Kathesdrale von Santiago übt nahezu einem ähnlichen Sindruck wie die großen gotischen Dome, wozu die reich gegliederten Pseiler des Mittelschiffes wesentlich beitragen. Die Kirche S. Vincente in Avila zeigt wenigstens in den Armen des Duerschiffes Tonnengewölbe, während im Langshause Kreuzgewölbe herrschen. Die Kuppel über der Vierung, die beiden Türme an der Westsseite, deren unterstes Stockwert gleichzeitig als Vorhalle dient, weisen darauf hin, daß zeitweilig auch andere als südfranzösische Einflüsse walteten. Auch die Kirche S. Millan in Segovia (Fig. 164) kann nicht ausschließlich auf südfranzösische Vorbilder zurückgesührt werden. Zwar

sind die drei Schiffe mit Tonnengewölben gedeckt; die Auppel über der Vierung und die einfache, in schlanken Formen gehaltene Fassade reihen aber diese und ähnliche Kirchen einer selbständigen Baugruppe an. Die beiden schmalen Hallen außen an den Langseiten bilden eine Sigentümlichkeit spanischer Kirchen. Bei der Kathedrale von Salamanca, deren Vierung mit einer mächtigen Kuppel gekrönt ist, macht sich bereits der Spishogen an den Arkaden und Gewölben bemerkbar

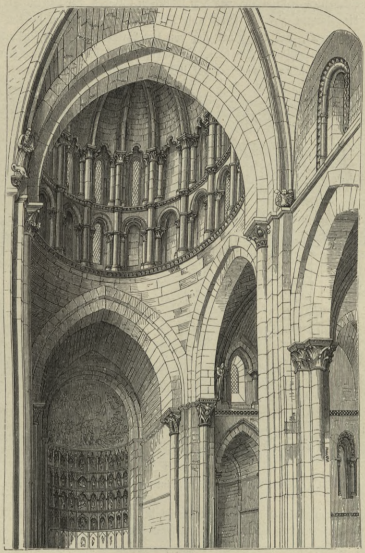


Fig. 165. Gewölbe ber alten Rathedrale zu Salamanca. (Rach Street.)

(Fig. 165). Die Mischung der Spisbogen mit den Rundbogen (an den Fenstern), die Kleeblattsbogen in der Kuppel wecken die Erinnerung an die spätromanischen Kirchen am Rhein, mit welchen auch die Bauzeit (Anfang des 13. Jahrhunderts) übereinstimmt. Eine Abhängigkeit von den letzteren kann nicht behauptet werden. Immerhin bleibt es von Interesse, zu sehen, daß auch in Spanien der romanische Baustil in dekorativer Richtung ausklingt.

## b. Bildnerei und Malerei.

Kommt man von der farvlingisch=ottonischen Zeit her, so übt die Kunft des 11. Jahrshunderts vielsach den Eindruck, als ob auch in der Geschichte der Menschheit einmal der Natursprozeß der Rückbildung versucht worden wäre. Dort waren die Gedanken einfach klar und durchsichtig, die Geskalken naiv ersaßt, mit dem sichtlichen Streben, der Wirklichkeit einzelne Züge abzulauschen, die Formen ziemlich weich und fließend. Jest dagegen werden dunkle, trübe Vorstellungen verkörpert, das Auge hat sich von der Natur abgewendet, phantastischer Spukerschet den Sinn, die Linien sind hart, die Formen grob und steif geworden. Die Kunsterscheint in ihrer Entwickelung gewaltsam auf ihre Ansänge zurückgeworsen.

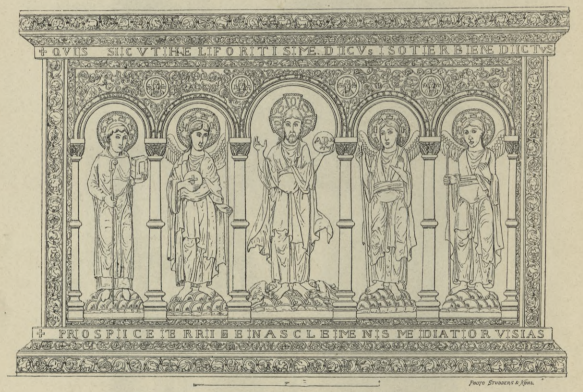


Fig. 166. Goldene Altartafel Raifer Heinrichs II. Paris, Mufeum Cluny.

Zunächst allerdings hallt noch die Kunstweise der farolingisch-ottonischen Zeit nach. Die Plastif und Malerei am Anfange des 11. Jahrhunderts unterscheidet sich noch nicht wesentlich von jener der nächstvergangenen Periode. Die für Kaiser Heinrich II. geschaffenen oder von ihm gestisteten illustrierten Handschriften (Evangeliarien, Missalen) stehen noch auf überliesertem Boden. Sie dürsten wohl meistens der Regensburger Schreibschule entstammen und haben gegenwärtig ihren Plat teils in der Münchener, teils in der Bamberger Bibliothek gefunden. Die Widmungsbilder gehen gewöhnlich auf karolingische Vorbilder zurück; doch wird zuweisen auch der Versuch selbständiger Anordnung bemerkdar, z. B. auf dem Widmungsbilde in einem Münchener Missale (Fig. 167), welches den Kaiser in langem Prachtgewande darstellt, wie ihm der bärtige Christus die Krone auf das Haupt sett. Dem Kaiser stehen zwei Heilige (Ulrich

und Emmeran) zur Seite, seine Arme stützend, während ihm zwei Engel Schwert und Lanze reichen. Wie in diesen Miniaturwerken und einzelnen Elsenbeintaseln, als Einband für die



Fig. 167. Heinrich II. Miniatur aus einem Miffale des 11. Jahrh. München, f. Hofbibliothet.

ersteren benutzt, so lebt auch in der goldenen Altartafel, welche Kaiser Heinrich II. dem Baseler Münster geschenkt hat, jetzt im Musée Cluny in Paris bewahrt, die gute Schule nach. Sie diente als Altarvorsatz und zeigt in fünf zierlichen Arkaden, Christus mit den drei Erzengeln und

bem heiligen Benediftus (Fig. 166). Die Figuren sind über einem Holzkern aus Goldblech getrieben, die Ornamente, leicht gewundene Ranken, zwischen welchen Tiere laufen, wurden mit einem Stempel herausgeschlagen.

Ginen anderen neuen Mittelpunkt eifriger Runftpflege bilbet Silbesheim. Geit Bernward,



Fig. 168. Teil der Domthur zu hilbesheim.

aus einem edlen fächfischen Beschlechte entsprossen, ein länder= und sach= fundiger Mann, den Bischofssit be= stiegen hatte (993-1022), regte sich in den Werkstätten und auf den Baugründen ein fraftiges Leben. Der Bischof ging mit Rat und gutem Beispiel voran. Ueber die Richtung feines Beiftes belehrt uns am beften die sogenannte Bernwardsfäule, ursprünglich vielleicht der Träger einer Diterkerze. Sie ist sichtlich der Tra= jansfäule in Rom nachgebildet und zeigt wie diese ein spiralförmiges Reliefband, welches ununterbrochen bom Tuße bis zum (verlorenen) Rapitäl sich emporwindet. Aber nur die Absicht, nicht die Ausführung erinnert an die Antike. Noch deutlicher wird das technische und formale Ungenügen des Künftlers an der Bronzethure am Dome offenbar, welche in acht Re= liefs auf jedem Flügel die Erschaffung des Menschen bis zu Rains Bruder= mord, sowie die Jugend= und Leidens= geschichte Chrifti schildert (Fig. 168). Die zwischen die Kindheit und die Paffion Chrifti fallenden Greigniffe waren an der Bernwardsfäule dar= An dieser erscheinen die Reliefgestalten noch gleichmäßig ftart herausgearbeitet, plump gebaut, un= richtig in den Magverhältniffen, aber boch mit plaftischem Sinne entworfen. Die Reliefs an der Bronzethure da= gegen zeigen den Rünftler des letteren völlig bar. Die einzelnen Geftalten verlieren sich auf dem öden Raume;

während der Unterförper ganz flachgehalten ist, treten Oberförper und Kopf beinahe völlig rund heraus. Offenbar hat diese, auch sonst in der sächsischen Plastik häufig wiederkehrende Sitte, den Kopf in stärkerem Relief als den Rumpf zu bilden, ihre Ursache in dem Streben nach größerer Deutlichkeit. Weist die Bernwardssäule auf eine allerdings nur äußerliche

Kenntnis antifer Kunstwerfe hin, worin sie übrigens nicht vereinzelt im elften Jahrhundert fteht, so beuten die Minia= turen, welche in der Hildesheimer Schreiberschule geschaffen wurden, den noch nicht ganz erstorbenen Einfluß ber karolingischen Runft an. Ginem italienischen Muster wieder ist der musivische Fußboden im Sildesheimer Dome (erst längere Zeit nach Bern= wards Tode hergestellt) nachgebildet. Doch fehlten die Mittel, um, wie in Italien, Frankreich und in der Krypta der Gereonsfirche zu Röln (aus der Mitte des 11. Jahrhunderts), die mufivischen Bilder mit Silfe von Stein= stiften zu bilden. Man half sich, indem man in den Gipsboden mit einem scharfen Instrumente die Umrisse schnitt und die vertieften Linien sodann mit einer farbigen Maffe ausfüllte. Der Eindruck gleicht jenem der italienischen Mosaikboden, mit welchen auch die Gegenstände der Darstellung (u. a. alle= gorische Figuren) übereinstimmen.

Die Sildesheimer Rünftler, welche Bischof Bernward und seine Nachfolger in rege Thätigkeit setten, holten nicht allein von älteren und fremden Runft= weisen Mufter und Anregungen, sondern begannen auch bereits den neu auf= tauchenden Anschauungen zu huldigen. Der Schmuck der beiden Leuchter z. B., welche auf Bernwards Geheiß in einer neuen Metallmischung gegoffen wurden (Fig. 169), insbesondere die auf Tieren sitzenden nachten Gestalten am Leuchter= fuße, können nicht mehr aus älteren fünstlerischen Ueberlieferungen erflärt werden, sondern finden ihre Deutung in den firchlichen Vorstellungen, welche erst seit dem 11. Jahrhundert herrschen. Unter dem Ginfluffe der strengen Clunia= zenser Richtung vollzieht sich eine Wand= lung in den Gegenständen der Dar= stellung. Nicht mehr die Bibel allein,



Fig. 169. Bernwardsleuchter. Hildesheim, Magdalenenkirche.

auch die theologischen Schriften, die oft spitfindige, immer zu einem dufter ernften, freude= lofen Leben mahnende Auslegung ber biblifchen Lehren bieten ben Runftlern ben Stoff zu ihren Schilderungen. Der firchliche Charafter ber Kunft empfängt gegen früher eine mächtige Steigerung, die Bredigt, die religiofen Dichtungen werden eine wichtige Bilberquelle.

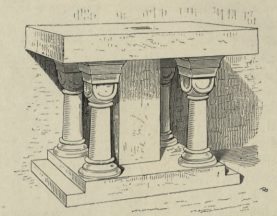


Fig. 170. Frühromanischer Altar im Dom zu Regensburg.

biefer von ber Kirche bedingten oder boch begünftigten Richtung verfnüpft sich ein anderer In den ersten Jahrhunderten nach der Bekehrung ftanden sich die chriftliche Lehre und die noch heidnisch empfindende Boltsfeele feindselig gegenüber. Nur langfam konnte bas äußerliche Berhältnis in ein wahrhaft inneres verwandelt werden. Das Chriftentum brang

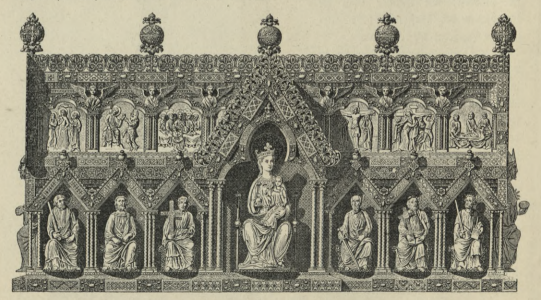


Fig. 171. Reliquienschrein. Machen, Dom.

in die Tiefe des Bolfsgeiftes, beherrichte ihn, verband fich aber zugleich mit den im hinter= grunde noch immer lauschenden alten Stimmungen und Empfindungen. Wurde anfangs das Germanentum chriftianifiert, jo fann man jest gewiffermagen von einer Germanifierung des Christentums sprechen. Borftellungen, welche der Lehre und dem Bolfstume gemeinschaftlich waren, traten in den Vordergrund und bestimmten die religiöse Anschauung. Nun tras es sich, daß die Kirche das Trübernste, Kampfreiche besonders start betonte, Elemente, welche auch in dem alten, von der hellenischen hellen Freudigkeit weit entsernten Götterglauben sich bargen. Die Einigung vollzog sich auf natürlichem Wege. Daraus erklärt sich, daß so manche Schilderungen aus der Zeit von 1050 bis 1150 den Frrum weckten, als ob sie alknordische Mythen versinnlichten. Die mythischen Gestalten lebten nicht mehr; die Färbung der christlichen Vorstellungen, insbesondere jener, in welchen dämonische Gewalten auftraten, erinnert aber in der That an einzelne Züge der alten Götterlehre. Sobald die nationale Phantasie an der Verstörperung christlicher Vorstellungen thätig mitwirkte, kam auch der bis dahin ruhende Niederschlag



Fig. 172. Bernwardsfreuz. Hildesheim, Magdalenen-Kirche.

in Bewegung. Hiftorisch bedeutsam bleibt also die Periode des 11. Jahrhunderts. Wie in der Litteratur, so wagt auch in der Kunst der nationale Geist seine ersten Schritte. Aber freilich in der Kunst mußte er dieses Wagnis mit dem Verluste des reinen Formensinnes bezahlen. Hür die neuen Gegenstände der Schilderung, für die veränderte Auffassung bot die Tradition nur wenige Vordisder; vollends gelähmt wurde der wohlthätige mittelbare Einfluß der Antise. Das von dieser empfangene Erbe war ohnehin nahezu ausgebraucht, aber noch nicht durch den Erwerd eines frischen Blickes für die Natur ersett. Das Verständnis der Natur, die Fähigseit, ihre Formen treu und sebendig wiederzugeben, wird nur durch lange Schulung erworben. Gerade daran sehlt es im 11. Jahrhundert. Die einzelnen Pflegestätten der Kunst wechseln rasch; kaum über die Ansänge der Entwickelung herausgewachsen, müssen sie gewöhnlich anderen

134

weichen. Der örtliche Bedarf hatte sie in das Leben gerusen; war dieser gedeckt, so sanken sie wieder in das Dunkel zurück. Dadurch erlahmt nicht nur der Formensinn, sondern auch die technische Geschicklichkeit. Diese zu heben erscheint als die nächste Ausgabe. Wie wichtig sie den Männern des 11. Jahrhunderts dünkte, welchen Wert man auf die technischen Borgänge legte, beweisen die vielen Sammlungen technischer Rezepte (die berühmteste Sammlung ist die wahrscheinlich am Schlusse des 11. Jahrhunderts in Deutschland geschriebene "dirdersarum artium schedula" des Theophilus) und die zahlreichen ruhmredigen Inschristen auf Kunstwerken, wenn technische Fortschritte oder Ersindungen verzeichnet werden dursten. Das Kunstwarken, wenn technische als die monumentale Kunst. Während die letztere das Vild der Dürstigkeit, ost auch der Rohheit vor unseren Augen aufrollt, entlocken gleichzeitige Leistungen des Kunsthandwerkes viel günstigere Urteile. Dieses folgt nicht der Kunst, sondern führt sie. Der Goldschmied war der erste tüchtigere Vildhauer, der Weber und Sticker vertrat den Waler.





Fig. 173. Romanisches Beihrauchfaß. Lille.

Fig. 174. Romanischer Kronleuchter. Sildesheim, Dom.

Der gesteigerte firchliche Sinn des 11. Jahrhunderts prägt sich zunächst in der engeren Anlehnung der Kunft an die firchlichen Lehren auß; er offenbart sich serner darin, daß auch das Kunsthandwerk seine besten Kräfte der Kirche weihte. Das Kirchengeräte empfing den reichsten Schmuck durch die Hände der verschiedenen Handwerker. Dbenan stand der Goldschmied. Er bekleidete die Borderseite des einsachen Altartisches (Fig. 170) mit einer Vorsatzstasel (Antependium), welche sich ihrer Kostbarkeit wegen allerdings nur äußerst selten erhalten hat und frühzeitig durch bemalte Holztaseln (Soest) ersetzt wurde. Auß seinen Händen gingen auch die Kreuze hervor, welche auf dem Altare standen, oder bei seierlichen Gelegenheiten dem Klerus vorgetragen wurden. Edelsteine, Krystalle, Perlen, auch zuweilen auß alter Zeit gerettete Gemmen zieren die Arme des Kreuzes, deren Enden durch größere Vierecke betont wurden (Fig. 172). Den Goldschmieden danken wir auch die Keliquienschreine, welche häufig über den Altären aufgestellt wurden (Fig. 171). Sie haben gewöhnlich die Form einer länglichen Lade mit einem Giebeldeckel. An ihnen vor allem versuchten die Goldschmiede ihre Künste zu erproben. Diese aber waren gar mannigsacher

Art. Der Goldschmied des tieseren Mittelalters verstand sich nicht allein auf getriebene Arbeit, auf den Metallguß und das Fassen von Edelsteinen; er kannte auch die Filigranarbeit, er gravierte Figuren und Ornamente und füllte die vertiesten Linien mit schwarzem Schmelze (Niello) aus und übte die Emailmalerei. Die reiche Anwendung des Emails ist für die frühemittelalterlichen Goldschmiedwerke geradezu charakteristisch geworden. Die Kenntnis des Emails war schon den gallischen Stämmen nicht fremd, in Byzanz gehörte die Emailmalerei zu den eisrigst betriebenen, gewinnreichsten Künsten. Die Byzantiner wählten Goldplatten, auf welchen sie die Umrisse der Zeichnung mit dünnen Goldstreisen oder Lamellen auflöteten. Die so gewonnenen Kästchen füllten sie mit bunten Schmelzsarben, welche im Feuer erhärteten. Im Gegens sat diesem Zellenemail benutzten die abendländischen Goldschmiede vergoldete Kupsseptatten, vertiesten die Stellen, welche die Farbe ausnehmen sollten, und schusen so, die alte gallosrömische



Fig. 175. Romanischer Altarleuchter. Brit. Museum.

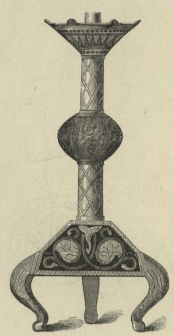


Fig. 176. Romanischer Altarleuchter. Baris, Museum Cluny.

Technik wieder neu auffrischend, das Grubenemail, welches zu dekorativen Zwecken vollskändig genügte. Köln, ferner die lothringische Landschaft und etwas später Limoges im südlichen Frankreich scheinen Hauptsige der Goldschmiedekunst gewesen zu sein; aus Köln stammen wahrscheinlich auch die prächtigen, in Nachen bewahrten Resiquienschreine (Fig. 171).

Eine genaue stilistische Untersuchung würde lehren, daß die von den Goldschmieden geübte Technik des Treibens auf die in der mittelalterlichen Skulptur herrschende Modellierung der Gestalten nicht geringen Einfluß übte. So müssen z. B. die großen rundlichen Flächen, die von kleinen Falten umgeben sind, am Unterleibe zahlreicher romanischer Figuren darauf zurücksgeführt werden.

Dem Goldschmiede benachbart sind die Notgießer, die Arbeiter in Erz und Kupfer. Bon ihrer Thätigkeit giebt mannigsaches Kirchengeräte anschauliche Kunde. Gine besondere Wichtigkeit nehmen die architektonisch gegliederten, mit reichem figürlichen Schmucke bedachten Weihrauchfässer

136

(Fig. 173) in Anspruch, welche sowohl getrieben wie gegossen wurden, in einzelnen Fällen auch auß den Händen der Goldschmiede hervorgingen, sodann die verschiedenen Leuchter. Kronleuchter, deren Reisen und turmartige Laternen als Sinnbilder der Mauern und Thüren des himmlischen Jerusalem, der leuchtenden Gottesstadt, galten, hingen von der Decke herab (Hildesheim [Fig. 174], Comburg, Aachen). Große Standleuchter zur Aufnahme der Ofterkerzen, siedenarmige Leuchter, jener im Münster zu Essen, auß dem 11., und im Braunschweiger Dome (Fig. 177) auß dem Ende des 12. Jahrhunderts, waren im Chore, kleinere Leuchter (Fig. 175 u. 176) auf dem Altare aufgestellt. Die Tierfiguren am Fuße der Leuchter drücken häusig im Anklange an die Antike

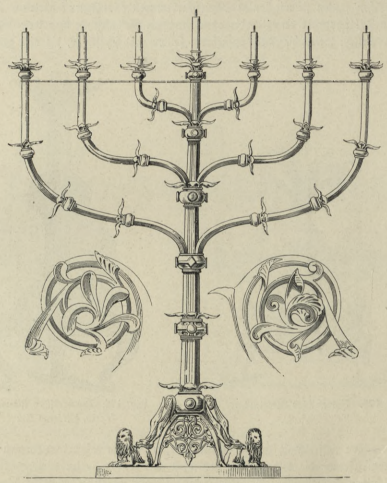


Fig. 177. Siebenarmiger Leuchter. Braunschweig, Dom.

nur die bewegliche Natur des Gerätes aus; nicht selten müssen sie aber auch symbolisch gedeutet werden und versinnlichen den Kamps des Lichtes mit der Finsternis und den Sieg des ersteren. Dieses gilt namentlich von den Schlangen, welche Löwen bedrohen, von den Drachenreitern, welche dem Ungetüm die Hand in den Nachen stecken, einer Flustration des Verses (Jesaias 11, 8): "Ein Entwöhneter wird seine Hand stecken in die Höhle des Basilisken" u. s. w. Solche symbolische Bezeichnungen empfangen bald eine abgekürzte und abgeschlissene Form, bald werden sie aber auch ausschlich mit einer gewissen dramatischen Kraft geschildert. Die berühmtesten Beispiele bieten der leider arg verstümmelte siebenarmige Leuchter in Rheims, aus der Kirche St. Remy stammend,

und der Leuchtersuß im Prager Dome, welchen die Sage zu einem Beutestücke aus dem Tempel in Jerusalem stempelte, der aber in Wahrheit, wie schon die Gegenstände der Darstellung beweisen, nicht vor 1050 gegossen werden konnte, also dem Schlusse des 11. oder der ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts angehört.

Neben den Goldschmieden und Rotgießern lieserten die Teppichweber und Teppichsticker den reichsten Kirchenschmuck. Gewebte Teppiche kamen vielsach aus byzantinischen Fabriken, die gestickten wurden regelmäßig von heimischen Händen (Frauen) gearbeitet. Teppiche bedeckten die Wände, umgaben die Pseiler, verhüllten die Stuhlgerüste, dienten zuweilen auch zum Verschlusse der Fenster. Das berühmteste Beispiel frühromanischer Teppichstickerei ist der 60 m lange, 54 cm hohe Teppich von Bayeux, mit der Schilderung des Normannenzuges nach England (Fig. 178). In einem altsranzösischen Gedichte des Bandry de Bourgueil wird ein Teppich mit gleichen Schilderungen als Jimmerschmuck einer Prinzessin geschildert, ein Veweis, daß



Fig. 178. Bom Teppich zu Bayeur.

solche historische Darstellungen im 11. Jahrhundert nichts seltenes waren. Die Teppiche verstraten die Wandmalerei und übten auch auf die letztere in der sadenartigen Zeichnung der Umrisse sichtlichen Einfluß.

Wandert das Ange von der reichen Welt der Geräte in das Reich der monumentalen Kunst, der mit den architektonischen Werken unmittelbar verbundenen Plastik und Malerei, so stößt es zunächst auf eine peinliche Leere. Man kann nicht behaupten, daß diese durch den thatsächlichen großen Mangel an erhaltenen Werken verschuldet werde, daß Zeit und Menschen sich besonders arg an den Schöpfungen des 11. Jahrhunderts vergriffen hätten. Diese boten nur geringen Stoff zur Zerstörung. Die konstruktiven Ausgaben, die technischen Schwierigkeiten nahmen die Kraft und die Ausmerksamkeit der Künstler so sehr in Anspruch, daß der plastische und malerische Schmuck der Kirchen darüber vollständig zurücktreten mußte. Wie langsam sich der Formensinn entwickelte, erhellt am deutlichsten aus den Werken, welche im westlichen Deutschland, also auf älterem Kulturboden, am Ansange des 12. Jahrhunderts entstanden. Bei dem Relief an den Externsteinen (ungefähr 1115) bei Horn im Lippeschen, einer aus dem lebendigen Felsen herausgehauenen großen Darstellung, erklärt vielleicht die materielle Schwierigkeit der Arbeit die

138

ungelenken Bewegungen und plumpen Gestalten. Chriftus wird von Joseph von Arimathia und Nifodemus vom Areuze abgenommen. Maria hilft den finkenden Körper ftugen, wobei Johannes trauernd gur Seite fteht. Ueber bem Kreuge erscheint Chriftus im Bruftbilbe noch einmal mit ber Siegesfahne (die Figur wird auch als Gottvater erflärt); zu Füßen des Kreuzes kniet das erste Elternpaar, von einem Drachen umwunden (Fig. 179). So vereinigte bas Relief ben Sündenfall, den Tob und ben Triumph Chrifti in einem Bilbe. Gin anderes Sfulvturmert. deffen Entstehung gleichfalls in den Anfang des 12. Jahrhunderts versetzt werden muß, die holz-



Fig. 179. Relief bon den Externfteinen.

geschnitzte Thure an S. Maria im Rapitol in Röln, beweist nicht minder, wie sehr noch die Ausbildung bes eigentlichen plaftischen Ginnes gegen die ornamentale Aunft guruckgeblieben Bährend die Einrahmung der vierundzwanzig Felder mit geflochtenen Bändern und Rosetten ein gutes Sandgeschiet befundet, verraten die vierundzwangig Scenen aus dem Leben Chrifti, in ftariftem Relief ausgearbeitet, eine noch geringe Schulung. Aehnliches gilt von ben bronzenen Grabplatten in Merfeburg und Magdeburg; boch bewahrte die lettere Werfftätte einen großen Ruf, jo daß felbst aus entfernten Gegenden (Gnesen, Rowgorod) bier Erzthuren bestellt wurden. Im sublicen Deutschland hinderte schon der phantaftische Bug und

die Vorliebe für die Gestalten einer Tämmerwelt die freie Entsaltung des Formensinnes. Bis tief in das 12. Jahrhundert macht sich hier auf Kosten der fünstlerischen Anlage und Durchsührung das Streben geltend, durch Bilder eindringlich zu belehren und die Schrecken der Sündshaftigkeit grell auszumalen. Die Bronzethüre am Dome zu Augsburg, wahrscheinlich aus den Resten zweier Thüren zusammengesetzt, hebt sich vorteilhaft von ihrer Umgebung ab. Zwar herrscht auch hier der sehrhafte Zug vor. Scenen aus der Schöpfungsgeschichte (Fig. 180 links), Gestalten des alten Testamentes, Parabeln, wie z. B. jene von den Bögeln, die nicht säen und sammeln und doch genährt werden (Fig. 180 rechts), Löwen, Centauren, scheindar ganz auseinandersfallende Bilder, wurden durch eine tiesere allegorische Deutung und ihre Beziehung auf die Kirche miteinander verknüpst. Auch die Bronzetechnik erscheint wenig entwickelt. Die einzelnen Platten wurden mittels eherner Bänder auf einer Holzunterlage besestigt. Wan wird mehr an an die Arbeit eines Goldschmiedes als an die Schöpfung einer Gußhütte erinnert. Aber der



Fig. 180. Bon der Domthur zu Augsburg.

Faltenwurf, die Zeichnung des Nackten, die Maßverhältnisse lassen noch eine gute fünstlerische Tradition durchschimmern. Offenbar ist dieses Werk um die Mitte des 11. Jahrhunderts in Augsburg selbst entstanden, blieb aber ohne Nachsolge.

Erst nach der Mitte des 12. Jahrhunderts ist das technische Vermögen genug erstarkt, der Kunstssinn hinreichend geübt und geschult, auch der Inhalt der Darstellungen soweit abgeklärt, daß nun den Schöpfungen der Künstler ein tieseres Leben eingehaucht, auf die Richtigkeit und Schönheit der Formen das Augenmerk gerichtet werden kann. Neberall, in Frankreich so gut wie in Deutschland und England, und auf allen Gebieten der Kunst geht es seitdem rasch vorwärts. Die Wendung, welche die Architektur kurz vor dem Eintritt der Gotik genommen hat, die Entsfaltung dekorativer Pracht, die Vorliebe für große geschmückte Portale, die seine plastische Durchsbildung der Einzelglieder helsen wesentlich den Fortschritt auch auf die benachbarten Künste übertragen. Die Linie in der Entwickelung der Malerei und Skulptur hält ihre aufsteigende Richtung beinahe ein Jahrhundert (1150—1250) inne. Obschon in dieselbe Zeit die Einsühs

rung des gotischen Bauftiles fällt, so darf man doch nicht den Aufschwung der bilbenden Runfte als eine Folge bes neuen Bauftiles auffassen und baraus erklären. Die gotischen Bauformen mußten fich eingebürgert haben, ehe fie ihren Ginfluß auf Maler und Bilbhauer üben konnten. Das geschah erft nach ber Mitte bes 13. Jahrhunderts. Seitdem wird auch die Einwirfung bes gotischen Stiles in der Plaftit und Malerei, nicht immer zu ihrem Borteile, deutlich mahrgenommen. Die Blüte ber Malerei und Plastif in ber spätromanischen Beriobe fteht vielmehr



Fig. 181. Die Berfündigung. Aus dem Bruchfaler Evangeliarium in Rarlsrube.

im Zusammenhange mit dem wunderbaren Aufschwunge des allgemeinen Kulturlebens am Schluffe bes 12. Jahrhunderts. Die alte ritterliche Gesellschaft, die der fröhlichen Minne hulbigte, an Raiser und Reich glaubte, zeigte fich, ebe fie von der ftadtisch-burgerlichen Rulturmacht abgelöft wurde, in ihrem vollsten Glanze. Es war eine bilbungssatte Beit, welche den frohlichen Natursinn ausgereift besaß und von dem Hauche der Antike leise berührt wurde. man bas Bilb ber Berfündigung aus bem Bruchfaler Evangeliarium (Fig. 181) mit älteren Miniaturen vergleicht, so überrascht die Natürlichkeit der Bewegungen und die viel größere Freiheit ber Zeichnung.

Die Wandmalerei und die Steinstulptur erfreuen sich gleichmäßigen Aufschuunges. Jene findet, der Natur der Anwohner, dem zur malerischen Deforation einladenden Wesen der Archistettur entsprechend, namentlich in den Rheinlanden eine heimische Stätte. Die Deckenbilder im Kapitelsaale zu Brauweiler bei Köln und die Wands und Deckengemälde in der Unterfirche zu Schwarzrheindorf (f. S. 99) sind nahezu gleichzeitig, die letzteren unstreitig in den Jahren 1151—1157 entstanden. Auch hier stand dem Künstler ein Kirchenmann belehrend zur Seite.



Fig. 182. Mus dem Kapitelfaal zu Brauweiler.



Fig. 183. Bon den Bandmalereien in der Rirche zu Schwarzrheindorf.

Diesem und nicht dem Maler gehört die Ersindung des Vilderfreises an. Er unterwies in Brauweiler den Künstler, welche Märthrerscenen oder Thaten der alttestamentlichen Helden (Fig. 182) er darzustellen habe, um nach dem 11. Kapitel des Hebräerbrieses die Kraft des Glaubens durch anschauliche Beispiele zu versinnlichen. Er deutete ihm die Visionen Ezechiels von der Zerstörung des Tempels, dem Strafgerichte Gottes und dem Ausbaue des neuen Jerusalems, welche an den Gewölben in Schwarzrheindorf verkörpert werden sollten. Aber der Anteil der Künstler ist doch gegen früher bedeutend gewachsen. Ihre Schöpfung bleiben in

Brauweiler die lebhaft bewegten, in ihrer Thätigkeit vollkommen verständlichen Gestalten der Märthrer und ihrer Beiniger. Und wenn auch hier und in Schwarzeheindorf der Raumfinn



noch wenig entwickelt erscheint, die Figuren und Gruppen nicht auf einem gemeinsamen Plane sich bewegen, jo offenbart doch die Zeichnung der Figuren das Streben nach Naturwahrheit. Die Geftalten find in den Umriffen und allgemeinen Magberhältniffen richtig wiedergegeben; sie sind nackt entworsen und dann erst die Gewänder darüber gemalt. Dies gilt namentlich von den Bildern in den Halbkuppeln zu Schwarzcheindorf, welche die Verklärung und Kreuzigung Christi und (in der Apsis) den thronenden Christus im Kreise der Apostel und Evangelisten darstellen. Hier (Fig. 183) ist selbst die Gruppierung besser gelungen. Offenbar gestatteten die wiederholt behandelten volkstämlichen Gegenstände dem Maler eine größere Freiheit und gaben ihm einen bequemeren Anlaß, seine Kenntnis der Formen zu zeigen. Sine weitere Steigerung der selbständigen künstlerischen Kraft gewahren wir in den Wandgemälden des Braunschweiger



Fig. 185. Bon den Wandmalereien im Dome gu Gurf in Karnten.

Domes, aus dem Anfange des 13. Jahrhunderts. Bon dem umfassenden Bilderschmucke ist allerdings viel zerstört worden, und das Erhaltene hat, wie so häufig, durch moderne Restausration eine arge Entstellung erduldet. Immerhin blieb genug übrig, um sowohl den Plan, welcher dem ganzen Bilderkreise zu Grunde liegt — eine Geschichte des Erlösungswerkes —, zu entdecken, wie das Streben des Malers nach natürlicher und anschaulicher Schilderung, nach lebendiger Erzählung zu erkennen. In den Scenen aus dem Leben des Täufers, an der Chorswand in mehrere Streisen übereinander gemalt, sind z. B. bei der Geburt die Frauen eistig mit der Böchnerin und dem Kinde beschäftigt, bei der Tause durch Johannes die nachten Leiber im Basser siedher und Gaukler bemüht, die

Tijchgenossen durch ihre Künste zu ergößen. Ein Zug frischer Gegenwärtigkeit ist in die Darstellung gekommen. Einzelne Gegenstände verhalten sich allerdings gegen eine freiere Behandslung spröde, wie die Wurzel Jesse, ein beliebter Gegenstand für Deckenbilder, den wir außer in Braunschweig auch in der Michaelskirche in Sildesheim (Fig. 184) in Peterborough, St. Alban, in England u. a. antressen. Aber auch typische Vilder werden jest durch einen wärsmeren Künstlerhauch belebt. In der Neuwerksirche in Goslar, im Dom zu Gurk in Kärnsthen (Fig. 185) wird die thronende Madonna nach alter Sitte geschildert. Wie dort das Christs

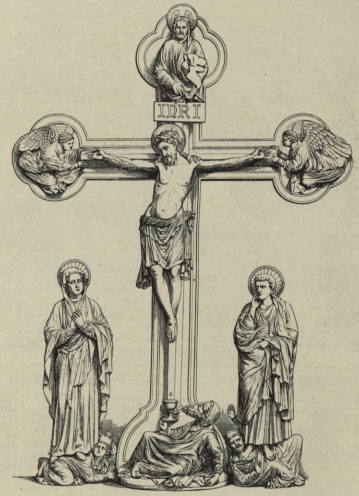


Fig. 186. Rreuzgruppe in der Schloffirche zu Wechselburg.

tind die Hand sehhafter zum Segen erhebt, von der Madonna zärtlich gestützt, wie hier das Kind sich an die Mutter anschmiegt und von ihr gestreichelt wird, zeigt das eisrige Bemühen der Maler, auch das Auge der Beschauer zu ersreuen, die Bilder aus dem Banne der bloßen Lehrhaftigkeit zu besreien. Die allgemeine Berbreitung dieses Strebens beweist, daß es der Stimmung des Zeitalters entspricht, bereits seste Burzeln in dem sebensssoch gewordenen Bolkstume besitzt. Das Künstlerbewußtsein und der Künstlerstolz sind erwacht. Daher tauchen Künstlernamen jeht häusiger auf, und selbst rühmende Künstlerinschriften werden, wie gleichzeitig in Italien, den Werken zu. B. in Goslar) beigefügt.

Wie die Malerei, so erreicht auch die plastische Kunft um die Wende des 13. Jahrhun= derts eine hohe Blüte und zwar sowohl die Stein= wie die Holzskulptur. Allerorten merkt



Fig. 187. Bon der Rangel zu Wechselburg.

man den Aufschwung seit der Mitte des 12. Jahrhunderts, in den Rheinlanden und Westfalen wie in Schlesien und Mähren; eine stetige Entwickelung läßt sich nur an der sächsischen Stulptur



Fig. 188. Anbetung der heil. drei Könige. Bogenfeld an der Goldenen Pforte zu Freiberg.

beobachten. Seitdem auf sächsischem Boden die Künste gepslegt wurden, regte sich die Freude an plastischem Schmucke. Die altsächsischen Kirchen gingen in dieser Hinsicht allen anderen voran. Viel trug zu dieser Vorliebe für plastische Dekoration die Natur des Baustoffes bei, 146

welcher fich bequem mit bem Meißel bearbeiten ließ. Doch muß auch die Sinnesart und Lebensgewohnheit ber Bewohner beachtet werden. Solzbau und Solzichniterei blieben hier auch in späteren Zeitaltern heimisch. Reichen Anlag zur Uebung der Sand bot die fächfische Sitte der Einbauten in den Kirchen. Feste Schranken sperren den Chor seitlich ab, der Lettner icheibet ihn vom Mittelichiffe. Mit bem Lettner war die fteinerne Kangel verbunden, als Krönung erhob sich auf jenem eine Kreuzigungsgruppe. Dazu traten noch gablreiche Grabsteine,



Fig. 189. Aaron und die Kirche an der Goldenen Pforte zu Freiberg.

Statuen an ben Bfeilern bes Mittelfchiffes, Reliefs über ben Bogen. Die gleichartigen Gegenftände der Darstellung, ihre häufige Wiederholung lenkten die Kunftler naturgemäß darauf bin, auf die formale Durchbildung den größeren Nachbrud zu legen. So entwickelte fich die Plaftit ftill und ftetig Menschenalter hindurch, bis fie jene Bollendung erreichte, welche wir an den Schöpfungen aus bem Anfange bes 13. Jahrhunderts bewundern. Aeußere Umftande, Die gefteigerte Macht bes Wettiner Fürstenhauses, die Aufbedung reicher Silberadern im Erzgebirge bewirften, daß die Runftpflege fich von Niedersachsen mehr nach dem Gudoften verpflanzte. Bechfelburg und Freiberg find ploglich ber wichtigfte Schauplat ber plaftischen Thätigkeit

geworden. Dort ragen die Kanzelstulpturen (Fig. 187) und der (ursprünglich wohl anders angeordnete) Altarbau mit Prophetengestalten und der auß Holz geschnitzten großen Kreuzigungssgruppe (Fig. 186), hier die Goldene Pforte (f. Seite 111), als die bedeutendsten Leistungen hervor. Die Beweise liegen vor, daß in Freiberg und Wechselburg Genossen derselben Schule, in einzelnen Fällen vielleicht die gleichen Hände wirkten. Ein Kreuzigungsgruppe in Freiberg. (jet im Dresdener Altertumsverein) erscheint als die unmittelbare Vorstuse der Wechselburger Gruppe. Die Beziehungen der Schule reichen dis nach Halberstadt (Reliefs Christi, der Masdonna und der Apostel an den Chorschranken, Kreuzigungsgruppe in der Liebfrauenkirche), ja dis an die Weser (Lettner in Bücken). Oder besaß sie in diesen Landschaften ihren Aussgangspunkt?



Fig. 190. Bom Ditportal des Doms zu Bamberg.

Den lichten Gedanken entsprechen in allen diesen Werken lebendige Formen. Die Bilder an der Wechselburger Kanzel stellen den thronenden Christus und die Vorbilder seines Opfertodes im alten Bunde dar. Sie sind in starkem Relief gearbeitet und wie auch die übrigen Stulpturen durch Vergoldung und Färbung milder gestimmt. An der Kreuzigungssgruppe in Wechselburg wird das Blut Christi von einer zu Füßen des Kreuzes liegenden bärtigen Gestalt (Kirche?) in einem Kelche aufgesangen. Maria und Johannes sußen auf den gekrönten Figuren des Judentumes und Heidentumes. Selbst die reiche Komposition der Golsbenen Pforte, welche den Eingang in das südliche Duerschiff des Freiberger Domes bildet, sührt uns nicht in entlegene Winkel der Phantasie. Das Bogenseld (Thmpanon) schließt die Anbetung der drei Könige ein (Fig. 188); die kleineren Figuren in den Leibungen der Bogen

148

schilbern ben jüngsten Tag und das Paradies; in den acht Figuren an den Seitenwänden des Portales, gwifchen reichgeschmückten Säulen, begrufften bie Gläubigen bie ihnen aus Rirchenliedern wohlbekannten Sochzeitszeugen bei der Bermählung Chrifti mit der Kirche (Fig. 189). Feffelt uns an den Kreuzigungsgruppen das Streben nach tieferem Ausdruck des Schmerzes und in Gingelheiten (Abern ber Sande) die icharfere Naturbeobachtung, fo wird an ber Golbenen Pforte bas Auge burch ben ichonen Flug ber Gewänder, Die gefällige Aundung ber Röpfe, Die Sorgfalt der Arbeit erfreut.



Fig. 191. Ronrad III. Statue an einem Pfeiler im Dom zu Bamberg.

In der Richtung auf Naturwahrheit zeigen die Stulpturen am Bamberger Dome, der erften Hälfte bes 13. Jahrhunderts angehörig, noch größere Fortschritte. In lebhafter Unterredung begriffen, beinahe heftig in ben Gebarben, individuell in ber Gesichtsbildung, erscheinen bie Apostelpaare (Relief) an den Schranken des Georgenchores. Abam und Eva, am Bortale an ber Gubfeite bes Ditchores, offenbaren ein eindringendes Studium bes Nackten und ein, wenn auch herbes, doch frisches Schönheitsgefühl (Fig. 190). Selbst an die schwierige Aufgabe eines Reiterstandbildes wagt fich ber Rünftler und löft fie nicht gang ungludlich. Die Reiterstatue

Konrads III. an einem Pfeiler im Innern angebracht (Fig. 191), erregt zwar mäßiges Gefallen, läßt aber namentlich im Pferdekopf das Streben nach Wahrheit durchblicken.

An dem Schlusse der Entwickelungsreihe stehen die Fürstenstatuen im Innern des Naumsburger Domes, Frauen mit Männern gepaart (Fig. 192). Mit den Bamberger Skulpturen eng verwandt, wahrscheinlich von Künstlern derselben Schule geschaffen (sonst ließe sich die gleiche Behandlung der Gewänder an den Bamberger Statuen Kaiser Heinrichs und Kunigundens nicht erklären), bekunden sie eine noch größere Beichheit der Formen, eine tiesere Belebtheit



Fig. 192. Fürstenpaar aus dem Naumburger Dome.

und genauere Sorgfalt, die Bewegungen mannigfaltiger, wirkungsvoller zu gestalten. Die Männer erscheinen auch tieseren Empfindungen zugänglich, aber ohne jeden schmachtenden, weichslichen Zug; die Frauen sind milbe und zart, aber nicht schwächlich und hilfsbedürftig. So denken wir uns die Männer und Frauen, an welche Walther von der Vogelweide seine Sprüche richtete. Bei aller warmen Lebensfülle und Natürlichseit umweht die Gestalten doch ein Zug der Kraft und vornehm gehobenen Wesens, welchen wir in den Werken des späteren Zeitalterssschmerzlich vermissen.



Fig. 193. Superbia. Aus dem Luftgarten ber herrad von Landsperg.



Fig. 194. Schrein der h. drei Könige im Dom zu Röln.

Diese Klage steigert sich, wenn wir erwägen, daß der künstlerische Aufschung seit der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts nicht allein in weiten Landschaften Geltung gewann, sondern auch alle Kunstzweige, die dekorativen Künste und das Kunsthandwerk mit eingeschlossen, tras. Selbst eine Dilettantenarbeit, der Hortus delieiarum der Aebtissin Herrad von Landsperg (1175), ein aus vielen älteren Schriften zusammengetragener "Lustgarten" des für die Nonnen des Odilienklosters Wissenswerten, also eine Art Encyklopädie, bekundet deutlich, wie die Phantasie sich allmählich von allem Schematischen befreit und den frischen Sinn für das Natürliche und Lebendige gewonnen hat (Fig. 193).



Fig. 195. Rreuzigung. Email-Altarauffat. Rlofterneuburg.

Eine noch glänzendere Periode als für die doch immerhin abseits wirksame und nur engeren Kreisen zugängliche Miniaturmalerei brach für das Kunsthandwerk an. Die gewonnenen technischen Ersahrungen kamen der gesteigerten künstlerischen Kraft zu gute und gestatteten eine reinere Wiedergabe würdiger oder gefälliger Formen. Der Dreikönigskasten in Köln (Fig. 194), die Reliquiarien in Nachen, Siegburg u. a., vor allem aber der Altaraussat in Klostereneuburg, von Nikolaus aus Verdun 1181 geschaffen und in 51 emaillierten Taseln (Fig. 195) die Ereignisse des alten und neuen Testamentes typologisch zusammensassend, haben in der solgenden Kunstperiode nicht ihresgleichen gesunden.

Die Kunstentwickelung in den anderen Ländern diesseits der Alpen nimmt im ganzen und großen den gleichen Weg, scheint sogar hier und dort in einzelnen Zweigen einen rascheren Gang



Fig. 196. Taufbeden in der Bartholomäusfirche zu Lüttich.



Fig. 197. Hiftorisches Rapital. Toulouse, Museum. (Nach Biollet-le-Duc.)

einzuschlagen. Das eherne Tausbesten in der Bartholomäuskirche zu Lüttich, von einem Meister aus Dinant um 1112 gegossen (Fig. 196), überragt in technischer Beziehung, wie in lebendiger, naturwahrer Aufsassung die gleichzeitigen deutschen Metallarbeiten und wird selbst von viel späteren

Werken, wie z. B. dem Tausbecken im Hildesheimer Dome aus dem Anfange des 13. Jahrhunderts, nicht erreicht. Auch die südfranzösische Kunst zeigt sich in ihren älteren Schöpfungen
den gleichzeitigen Werken in anderen Landschaften überlegen. Ob überhaupt in Frankreich, ähn=
lich wie in Deuschland, während der karolingisch-ottonischen Periode noch altchristliche Traditionen
herrschten, läßt sich nach dem gegenwärtigen Stande der Forschung nicht genau feststellen. Doch
spricht die Wahrscheinlichkeit dafür, und wenn in der That die Bandgemälde in St. Loup de
Naud bei Provins (Christus in der Mandorla mit den Evangelisten, Aposteln und Paradiesesslüssen) dem 10. Jahrhundert entstammen, mit ihren deutlichen Anklängen an altchristliche Mosaikbilder, so muß die Frage bejaht werden. In den südlichen Provinzen Frankreichs, wo
der Boden reich an antiken Schäpen blieb, in Sitten und Einrichtungen der Bewohner alte Erinnerungen nachlebten, haben die künstlerischen Ueberlieserungen keine schröfe Unterbrechung ersahren. Die frohe Lebenslust zeitigte hier nicht allein frühzeitig poetische Blüten, sondern



Fig. 198. Bogenfeld von St. Trophime in Arles.

begünstigte auch das dem Luxus dienende Kunsthandwerf (Limousiner Email) und nährte die Bilderfreude; daher namentlich hier die Bauten einen reichen plastischen Schmuck ausweisen. Bon der spätrömischen Zeit vererbte sich die Gewohnheit, auch die Säulenkapitäle mit sigürslichen Darstellungen zu versehen. Solche "historische" Kapitäle (Moissac, St. Sernin in Toulouse, Fig. 197) leiden unter der Enge des Raumes und dem Zwange der Kapitälsorm. Der Hintergrund weicht wegen der Rundung des Kapitäls stets zurück, hindert die natürliche Grupspierung. Freier konnte sich die Skulptur an den Kirchenportalen entsalten. Schon frühzeitigscheint sich eine seste Regel für den Inhalt und die Anordnung der Schilderung herausgebildet zu haben. Wenigstens offenbaren die berühmtesten Portalskulpturen aus der ersten Hälste des 12. Jahrhunderts (Moissac, St. Gilles und St. Trophime in Arles) eine große Verwandtsschaft. Im Bogenfelde thront Christus als Weltrichter, von den Evangelistentieren umgeben (Fig. 198); darunter auf den geraden Thürpsosten sitzen die zwölf Apostel. An der an das Bortal angrenzenden Fassadenwand setzt sich der plastische Schmuck fort. Borspringende Säulen tragen ein Gebälfe in der gleichen Höhe mit den Thürpsosten, auf welchem links das Paradies

und Abrahams Schoß, rechts der Zug der gesesssellen Verdammten in die Hölle dargestellt wird. Zwischen den Säulen sind Statuen von Heiligen aufgestellt. Eine größere kunftgeschichtliche Bedeutung können aber diese Skulpturen nicht in Anspruch nehmen, da sich die weitere Ent-wickelung der Kunst auf nordsranzösischem Boden unabhängig von dem Süden vollzieht, hier aber die künstlerische Thätigkeit seit dem 13. Jahrhundert stockt.

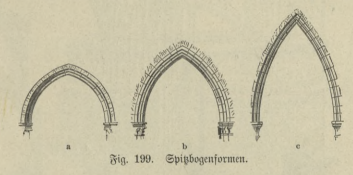
Im gangen formgerecht, wenigstens ohne große formale Fehler, aber auch ohne inneres Leben, treten uns die provengalischen Stulpturen entgegen; ungleich lebendiger, mannigfacher im Ausdrucke ericheinen die plaftischen Gestalten burgundischer Rünftler. Der Portalbau der Abtei von Begelan enthält gleichfalls eine reiche Darftellung bes jungften Gerichtes, an welcher namentlich einzelne Apostelfiguren durch das lebhafte Gebärdenspiel überraschen. Doch macht fich ber Mangel an einem feineren plastischen Sinne in ber Behandlung ber Gewänder, in den langgezogenen Männerföpfen in empfindlicher Weise geltend, ebenso ftort die allzudichte Gruppierung und weiter die ftarte Betonung bes Lehrhaften, was übrigens in einer Landichaft, welche unter der unmittelbaren Serrschaft der Cluniagenser stand, nicht auffallen fann. Diefen burgundischen Bildwerfen führt ebensowenig wie von den südfrangofischen eine Brücke unmittelbar zu ben Stulpturen, mit welchen seit 1160 die gotischen Rathedralen im nördlichen Frankreich geschmückt werden. Der plastische Sinn hat hier eine andere Richtung eingeschlagen, mit der Naturwahrheit eine größere, fast strenge Regelmäßigkeit der Formen angestrebt. und Architektur treten nicht allein äußerlich in ganz nahe Beziehungen, sondern gewinnen auch eine innere Wahlbermandtichaft und entwickeln fich aus gleichartigen Burgeln. Jene Beziehungen wurden gewiß durch die schon länger vorherrschende Sitte, auch die Außenteile der Kirchen mit reichem plastischen Schmucke zu überziehen, namhaft gefördert. So fand die gotische Skulptur und Steinmegfunft ben Boben bereits wirksam vorbereitet.

## 2. Die nordische Runft im späteren Mittelalter.

## a. Die Baukunst gotischen Stiles.

Auf die Ausbildung und Sicherung des Gewölbebaues war icon frubzeitig die Aufmertsamfeit gerichtet. Der Abschluß biefer Bestrebungen und ihre Ginfugung in ein festes Spftem führten zu der Bauweise, welche unter dem nichtsjagenden, aber nun einmal allgemein gebräuch= lichen Namen "gotischer" Stil verstanden wird. So lange als nur kleinere Kirchen gestistet, altere Anlagen erweitert wurden, machte sich das Bedürfnis einer anderen Konstruktionsweise noch nicht geltend, es wurde aber bringend, als die Städte zu Macht und Angeben gelangten, bas Burgertum auch in Bauten ben Ausbruck seiner wichtigen Stellung und seines Reichtums gu sehen wünschte, als Kirchen errichtet werden sollten von einer Größe und Ausbehnung, wie sie der Bedeutung volkreicher Städte entsprach. Das Streben der Bauleute ging schon während der Herrschaft des romanischen Stils dahin, das Kreuzgewölbe weiter zu entwickeln, seine Tragkraft zu erhöhen und dabei doch die schweren Massen ber Wände und Pfeiler, auf denen es ruhte, mehr und mehr auf das geringste zulässige Maß einzuschränken. So gewann man im Innern Raum und Licht. Der erste Fortschritt, ber in dieser Richtung gemacht wurde, bestand, wie. ichon oben (S. 87) bemerkt, in der Neberdedung oblonger Grundflächen, wodurch die Arkaden= pfeiler überfluffig wurden. Ueber die Schmalfeiten bes Gewölbejochs wird ein geft elgter Rundbogen oder auch ein elliptischer Bogen geschlagen, um die Scheitelhöhe der über Kreuz geschlagenen Bogen (Diagonalbogen) zu erreichen. Der man läßt die Gewölbekappen "stechen", b. h. gegen ben Scheitel zu anfteigen, fodag bie Querbogen ber ichmaleren Seitenschiffe nicht

die gleiche Sohe erreichen wie die fich nach dem Mittelschiffe öffnenden Schildbogen. Mittel jur Sicherung ber Festigkeit bes Gewölbes fand man in den aus haustein ausgeführten Rippen (Gurten, Gräten), die ben festen Rahmen für die Gewölbekappen bilben und im Scheitel, wo fie fich freugen, burch einen Schlufftein zusammengehalten werben. Durch das Rippensuftem wurde man der Notwendigkeit überhoben, das ganze Gewölbe nach den Regeln des Steinschnitts maffin in Sauftein auszuführen; man fonnte nun der Füllung der Rappen eine geringere Mauerstärfe geben und bagu beliebiges, auch leichtes und fleinbrüchiges Geftein, Tuffftein, Backftein 2c. verwenden. Wie das Tonnengewölbe in der Spätzeit des romanischen Stils hier und da eine leise Zuspitzung empfängt (f. S. 123), so auch die Schild= und Quer= bogen bes Areuzgewölbes und das Areuzgewölbe felbst. Bon diefer Stufe ber baulichen Ent= wickelung bis zur Erfenntnis ber fonftruktiven Borteile, die der Spithogen gewährte, war nur ein Schritt. Die schwache Seite des regelmäßig gebildeten Kreuzgewölbes liegt darin, daß der Widerstand der Bölbung gegen Belaftung nach dem Scheitel zu in demselben Mage abnimmt, wie die Kanten der Kappen sich von unten nach oben verslachen, außerdem in dem starken Seitenschub feiner Maffe, ber einen fraftigen Stutpunft und beshalb ichwere Pfeiler von ftarkem Umfang erforderlich machte. Diefe Mängel wurden beseitigt oder doch wesentlich gemildert, als man gur fonftruktiven Bermendung bes Spigbogens ichritt und ben Seitenschub ber Gewölbe



des Mittelschiffs durch von außen über die Seitenschiffdacher hinweggespannte Strebebogen auf Strebevfeiler, die an der äußeren Umfassungen aufgeführt wurden, ableitete.

Der Spithogen bildet auf seiner Grundlinie ein Dreieck mit sphärischen Schenkeln, Segmenten von zwei gleichgroßen Kreisen, die sich schneiben. Sind die Radien der beiden Kreise gleich der Entsternung ihrer Mittelpunkte, so entsteht ein gleichseitiger Spithogen (b), sind sie länger, so ergiebt sich ein steiler (lanzettsörmiger) (c), sind sie kürzer, ein flacher oder gedrückter Spithogen (a) (Fig. 199). Je steiler die Schenkel, d. h. je mehr sie sich der lotrechten Richtung nähern, um so größer ist naturgemäß der Widerstand der Wölbung gegen seitliches Ausweichen, um so geringer freilich auch die Weite der Spannung des überwölbten Joches. Durch den im scharsen Winkel erfolgenden Zusammenstoß der Duergurte wie der Diagonalrippen halten sich diese im Gleichgewicht, und die Scheitelpartie des Gewölbes gewinnt damit eine größere Tragkraft.

Das Besen der gotischen Konstruktion liegt, um es kurz zusammenzusassen, nicht in der Anwendung des Spitzbogens, der wie wir gesehen, auch bei romanischen Bauten vielsach vorkommt, sondern in der Berbindung dieser Wölbungsart mit einem ausgebildeten Strebespstem, das darsauf hinausläuft, die ganze Decke des Bauwerks nur auf Pfeilern auszurichten und die Umfassungswähde von der Funktion des Tragens und Stützens dadurch zu entbinden, daß der Seitenschub der Wölbung des Mittelschiffs mittels der über die Seitenschiffe weg gespannten Strebebogen von Strebepfeilern abgesangen wird (Fig. 200). Durch die Gewölbegurten, Strebepfeiler,

Strebebogen und die Pfeiler, welche im Innern die Gewölbe stügen, ist ein festes Gerippe des ganzen Baues gegeben. Nicht die Mauern, sondern die genannten Glieder tragen und halten den Bau. Es werden die konstruktiven Teile von den bloß raumabschließenden schärfer getrennt, die Wände zwischen den Pfeilern, die Kappen zwischen den Gewölbegurten als Füllwerk behandelt. Die gotische Architektur verwandelt den Massendau in einen Gliederbau und drückt dieses auch in der kühnen Durchbrechung der Wände, in der Anordnung weiter Fenster



Fig. 200. Spftem der gotischen Bauweise. (Kathedrale zu Amiens.) (Nach Biollet-le-Duc.) aa Strebepfeiler. b Fiale. oo Strebebogen. d Triforium. ee Kreusgewölbe.

und selbst in der Wahl des Ornamentes aus, welches überall feste, zusammenhaltende Ränder und dazwischen leichte, durchbrochene Zierraten zeigt.

Natürlich ift der gotische Stil nicht gleich vollendet erstanden; es hat ihn keineswegs die Phantasie eines einzelnen Meisters fertig ersonnen. Viele Zwischenstufen lassen sich nachweisen, die stetige Entwickelung der verschiedenen Glieder versolgen. Sieht man von den ersten Ansähen und frühesten Versuchen ab, so bestimmen noch folgende Merkmale im wesentlichen die Natur

des gotischen Stiles. Die Apsis sehnt sich nicht in Form einer Halbsuppel gegen das Langhaus an, sondern die Gewölde des Mittelschiffes sehen sich im Chore fort und schließen sich hier zusammen. Die Seitenschiffe ziehen sich als Umgang um den polygonen Chor, ein Kapellenstranz reiht sich gewöhnlich dem Umgange an. Durch die Einziehung des Chores in das allgemeine Gewöldesussten wird, zumal da auch die Krypta fortsällt, eine seste Einheit des Grundplanes und eine überaus wirfungsvolle Perspettive erzielt.

Die Einzelsäulen und die massigen Einzelpfeiler im Schiffe verschwinden. Die unmittels bare Beziehung auf die Gewölbegurten spricht sich in der Form des gotischen Pfeilers aus. Der polygone Sockel (Fig. 201) kündigt bereits die eigentümliche Gestalt des Pfeilers, den Bündelpfeiler, an. Um einen cylindrischen Kern legen sich Dreiviertels oder Halbsäulen herum: der Kern bleibt anfangs noch sichtbar, verwandelt sich aber später in Hohlkelen, welche die Dreiviertelsäulen voneinander trennen und diese als die wahren, lebendigen Stüten der Gewölbe

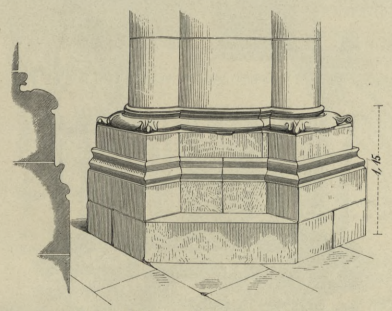


Fig. 201. Frühgotische Pfeilerbafis aus der Kathedrale zu Rheims. (Rach Biollet-le-Duc.)

darthun (Fig. 202). Weil die Dreiviertels oder Halbsäulen sich unmittelbar auf die Gewölbe beziehen, führen sie den Namen Dienste, und man unterscheidet nach der größeren oder geringeren Stärke derselben alte Dienste von jungen. Das Kapitäl der Dienste und der Pseiler überhaupt besitzt nicht die gleiche Bedeutung, wie an den alten Säulen. Es sehlt der Gegensatz der unmittelbar auf den Säulen lastenden Balken und Mauern. Ein loser Blätterschmuck, so daß der Grund sichtsar bleibt, umgiebt zuoberst die Dienste (Fig. 203). Die Blätter werden der heimischen Pflanzenswelt entlehnt und zunächst naturalistisch behandelt; erst in der spätgotischen Zeit (Fig. 204) empfangen sie eine derbe knollenartige Gestalt. Dasselbe Streben nach Verringerung der Masse pricht, wird auch in der Profisierung der Bogen und der Gewölberippen bemerkbar. Nicht kreisssörmig, sondern herzsörmig, beinahe dis zu einer Spitze ausgezogen, erscheint das Profis der Bogen, und es wird überdies durch die scharfe Unterscheidung, die tiesen Hohlkehlen, noch bewegter (Fig. 205 u. 206).

Wie wirken die einzelnen Glieder zusammen? Zunächst der Bündelpfeiler mit seinen versichiedenen Diensten (s. Fig. 200). Während die in die Achsenlinie gestellten Halbsäulen die Arkaden tragen, jene der Rückseite die Gewölbe des Seitenschiffes stügen, steigen an der Borderseite der

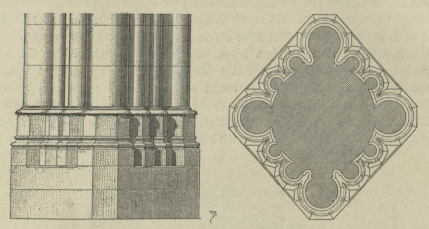


Fig. 202. Bündelpfeiler vom Dom zu Röln. (Rach Schmig.)

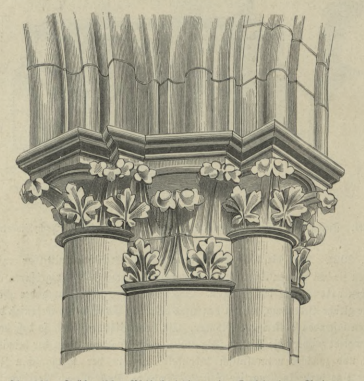
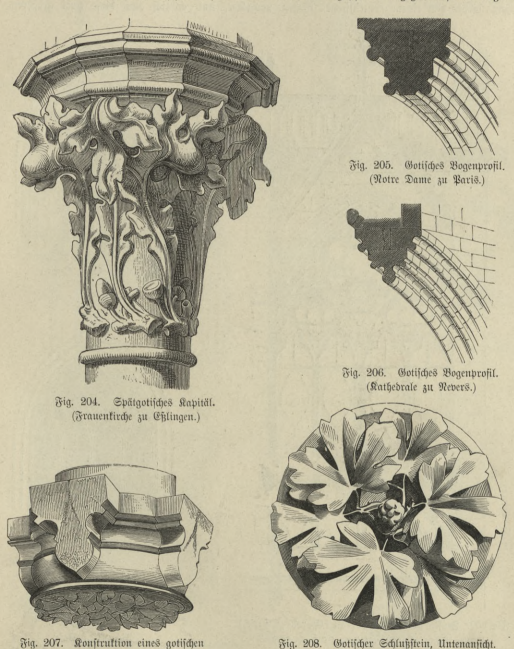


Fig. 203. Frühgotisches Pfeilerkapital von der Kathedrale ju Amiens.

Mittelschiffwand die Hauptdienste in die Höhe, auf welchen die im mittleren Arenzungspunkt durch einen Schlußstein (Fig. 207 u. 208) zusammengehaltenen Rippen des Gewölbes ruhen. Ueber den Arkadenbogen erhebt sich das Triforium, der schmale in der Dicke der Maner angelegte Gang, gegen das Mittelschiff durch Bogenreihen geöffnet, auf der Rückseite später nicht mehr durch

eine sesste Mauer, sondern durch Fenster geschlossen (s. Fig. 200, d). Der übrige Teil der Mittel= schiffwand dis zu den Gewölben wird durch die Fensterarchitektur eingenommen. Fenstergruppen kannte bereits der spätromanische Stil; nur war der Trennungspseiler ungegliedert, das Bogen=



feld wenig belebt. Dieses zu ändern, die großen Fenster zu gliedern, alle toten Flächen aufs
zuheben und doch die Einheit der Fenstergruppen zu wahren, bildete das Ziel der gotischen Architektur. Auf der Fensterbrüftung innerhalb des gemeinsamen Umfassungsbogens werden

(Ste. Chapelle zu Paris.)

Schlußsteins.

vertikale Pfosten errichtet, die sich in Spisbogen zusammenschließen (Fig. 209). Die Zahl der Pfosten und auch ihre Stärke ist verschieden. Meistens wird folgende Anordnung getroffen. Bier gleich hohe, im Spisbogen geschlossen Fensterabteilungen reihen sich aneinander, je zwei werden dann wieder von einem gemeinsamen Bogen umgeben, und endlich auch diese zwei größeren



Fig. 209. Fenfter mit Bimperge. (Ste. Chapelle zu Karis.)

A Alter Pfosten. BB Bandpfosten. CC Junge Pfosten.

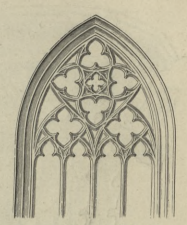


Fig. 210. Gotisches Maßwerk. (Wiesenkirche zu Soest.)

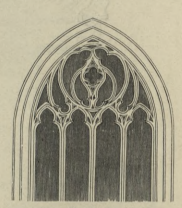


Fig. 211. Fischblasen-Maßwerk. (Wiesenkirche zu Soest.)



Fig. 212. Nafe.

Fenstergruppen von einem Bogen umspannt. Zwischen ben inneren Seiten der größeren und den - äußeren Seiten der kleineren Bogen bleiben Kreise übrig, die mit aneinander stoßenden Kreisaussichnitten, Pässen (Fig. 209) ausgefüllt wurden. Je nach der Zahl der Kreissegmente, die alls mählich die Kleeblattsorm annehmen (Fig. 210), noch später in flammenartig zugespitzte, geschwungene

Figuren, sogenannte Fischblasen (Fig. 211), verwandelt werden, beißen die Baffe Dreipaß oder Bierpaß; mit dem namen Magwert aber bezeichnet man den ganzen aus Kreifen

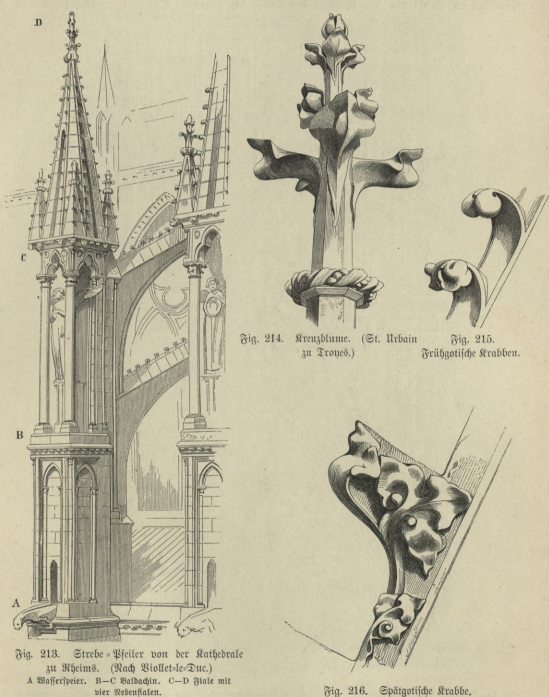


Fig. 216. Spätgotische Krabbe.

und Rreisteilen gebildeten Genfterschmud, im Gegenfat ju bem Stabwert, ben vertifalen Pfoften. Die meifte Beachtung verdient das erfolgreiche Streben, die Maffe in einzelne Glieder 21 Springer, Runftgeschichte. II.

aufzulösen, die Konftruftion auf feste Rippen mit leichtem Tullwerf dazwischen zu beschränken. So zeigen die Fensterwände die feinste Gliederung; es losen sich von den Spigbogen die innersten Plättehen ab, ebenso von den Rahmen der Rreise die innersten Schichten, welche sogenannte

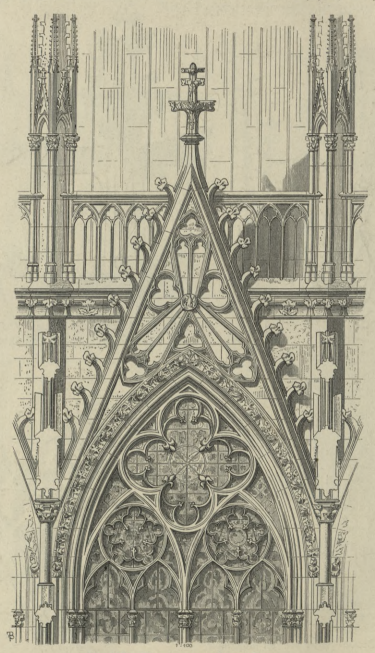


Fig. 217. Wimperge bom Kölner Dome.

Rafen (Fig. 212) bilben. Gie verwandeln ben einfachen Spigbogen in einen Rleeblattbogen, die Rundung in eine belebtere, in eine Spipe auslaufende Figur.

Arkaden, Triforien und Fenster folgen im Inneren des gotischen Domes übereinander.

Die Außenarchiteftur wird wesentlich durch das Gerüste der Streben bestimmt. Die Strebesbogen zeigen über dem eigentlichen Bogen, welcher den Schub der Gewölbe auf den Strebepfeiler

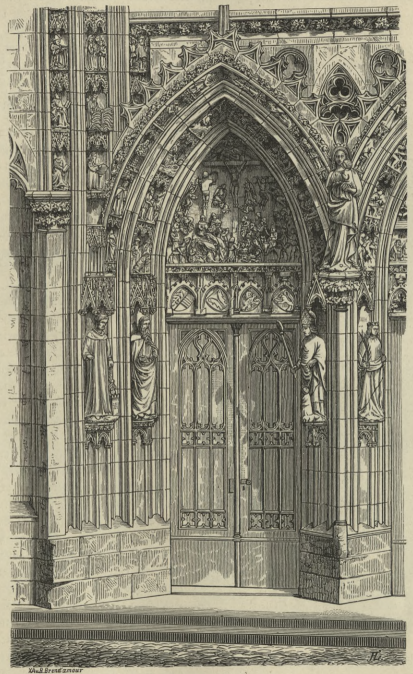


Fig. 218. Portal der Kirche zu Thann.

überträgt, noch ein meistens durchbrochenes schräges Mauerstück. Dieses verstärkt die Widerstandskraft des Bogens und leitet durch eine in ihm angelegte Rinne zugleich das Regenwasser 21\*

bis gu ben weit vorspringenden Bafferspeiern (vergl. Fig. 200). Der Strebepfeiler fteigt in

Absahen fich verjungend in die Sobe; er wird in den unteren Teilen seiner Beftimmung gemäß maffin gebildet und zuoberft mit einer Spitfäule, oder Fiale, gefront. Un der Fiale wieder

Fig. 219. Das Münfter zu Strafburg.

unterscheidet man den unteren vierectigen Teil als Leib von dem Riefen (die Er= flärung giebt das englische Berbum to rise), der pyramidalen Spite. Der obere Teil des Leibs wird bei reicherer Ausbildung auch nischen= oder baldachin=artig gestaltet (Fig. 213). Figlen kommen auch als krönende Glieder an den Dachgalerien vor. Die schräge Linie des Riesen wurde durch Boffen oder Rrabben, Knollen (Fig. 215, 216), welche gleichsam der äußeren Platte des Dreieces entwachsen, geschmückt; auf die Spige bes Riefen murde die Rreugblume (Fig. 214) gepflangt. Es gilt geradezu als Regel, wie den einfachen Areis, fo auch die längere schräge Linie stets zu vermeiden. Jener wird ausgezogen, zugespitzt, in das Rleeblatt verwandelt, diese durch die auf= gesetzten Boffen unterbrochen. Boffen steigen daher den Seiten eines jeden Dreieckes ent= lang in die Sohe, so insbesondere an den Wimpergen (Windbergen?), ben fteilen Dreiecken, welche fich über ben Giebeln ber Portale und Fenfter erheben, in der Regel durchbrochene, mit Magwerf gefüllte Innenflächen haben und an der Spite in eine Kreuzblume auslaufen (Fig. 217, auch 209).

Während die Seitenansicht eines gotischen Domes das Gerüfte der Konstruftion fast unverhüllt zeigt, drängt sich an der Fassade aller Schmuck, über welchen die Baumeister gebieten, zusammen. Mächtige Portale, meistens in der Dreigahl, das mittlere über= dies noch durch einen Pfosten geteilt, durch= brechen und beleben den Unterstock. In den Sohlfehlen der schrägen Seitenwände der Portale stehen Statuen; folche füllen bas Giebelfeld bes Portales und die Bogen= laibung aus und werden zuweilen reihenweise auch in den Galerien über bem Portalban

aufgestellt (Fig. 218). Mit dem Portale wetteifert im Schmude die Fensterarchiteftur der Fassade. Bald feben wir über bem mittleren Portale ein Radfenfter, eine Fenfterrofe mit reichem Magwerke errichtet, bald ftrebt ein gewaltiges Spigbogenfenster in die Sohe. Den Abschluß

der Fassadenarchitektur bilden die Türme, sei es, daß ein Mittelturm, das Ganze beherrschend, emporsteigt, sei es, daß zwei Türme, über den Seitenschiffen sich erhebend, die Fassade begrenzen

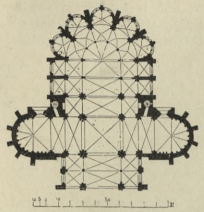


Fig. 220. Kathedrale zu Nohon. Grundriß des Chors und des Querschiffs.

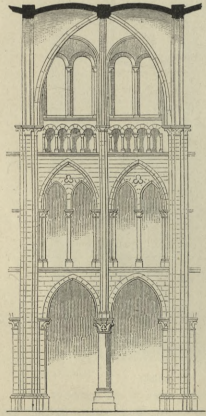


Fig. 221. Kathedrale zu Noyon. System des Langhauses.



Fig. 222. Turmanlage von der Kathedrale zu Laon. (Nach Biollet-le-Duc.)

(Fig. 219, 224). Da auch die Arme des stark betonten Duerschiffes mit einer ähnlichen Fassade wie das Langhaus und mit Türmen geschmückt wurden, und die Vierung des Kreuzes gleich=

falls einen Turm trug, so entstand eine förmliche Gruppe von Türmen, welche allerdings an keinem Werke sich vollständig verkörpert zeigt, bei der Beurteilung der Ziele der gotischen Archistektur aber nicht vergessen werden darf. Der gotische Turm wird in der Regel so angelegt, daß die unteren Stockwerke viereckig, von Strebepfeilern gestützt, aussteigen; das Viereck geht sodann in ein Achteck über, worauf der durchbrochene Helm (krabbenbesetzte Rippen mit leichtem

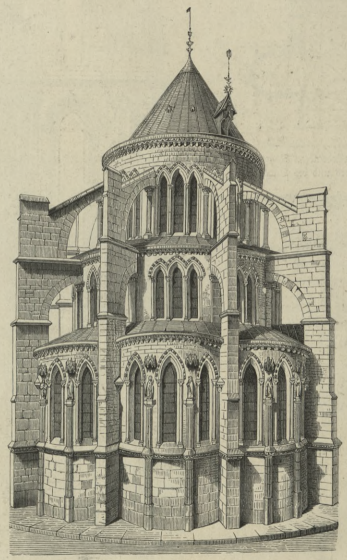


Fig. 223. Notre Dame zu Chalons. Choranficht.

Maßwerk als Füllung), an der Spitze in die Kreuzblume auslaufend, folgt. Verleiht der plastische Schmuck der äußeren Architektur den reichsten Glanz, so hilft die Malexei wesentlich zur Erhöhung der Birkung im Innern der Dome. Ohne Glasgemälde kann man sich gotische Dome gar nicht denken. Sie wecken erst die rechte Stimmung und vermitteln harmonisch die Gegens jätze zwischen den dunkeln Steinmassen und den großen Lichtseldern. Außerdem war man

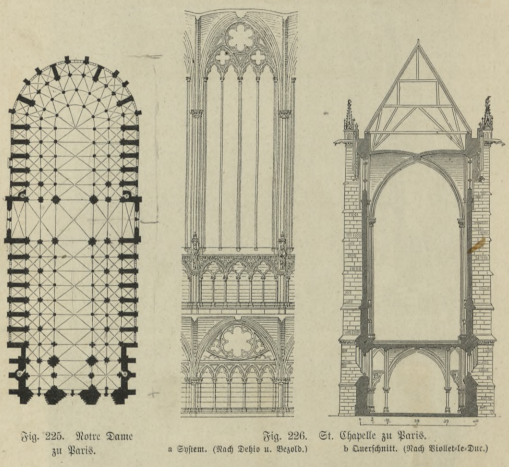
bemüht, die Wirkung der einzelnen Glieder, z. B. der Kapitäle, Gurten, durch Farben zu erhöhen und ersetzte vielsach durch Polychromie den sonst üblichen Teppichschmuck. (Taf. VI.)



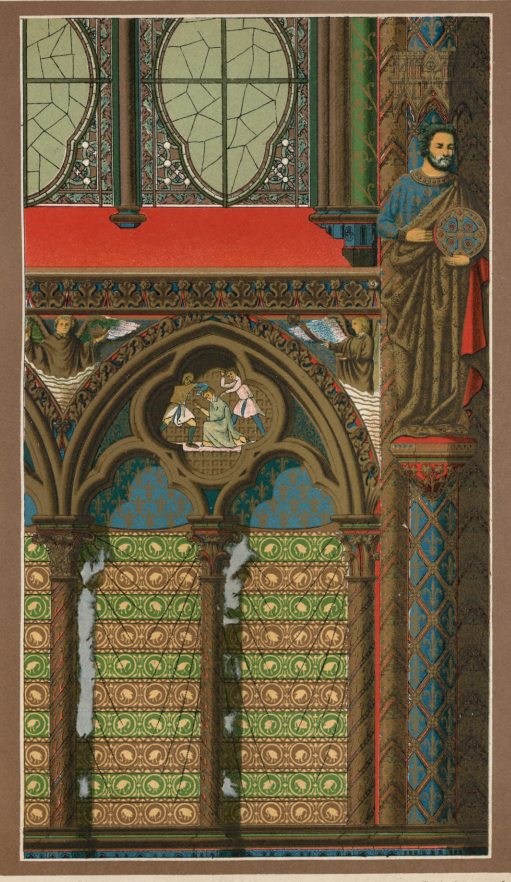
Fig. 224. Rotre Dame zu Baris.

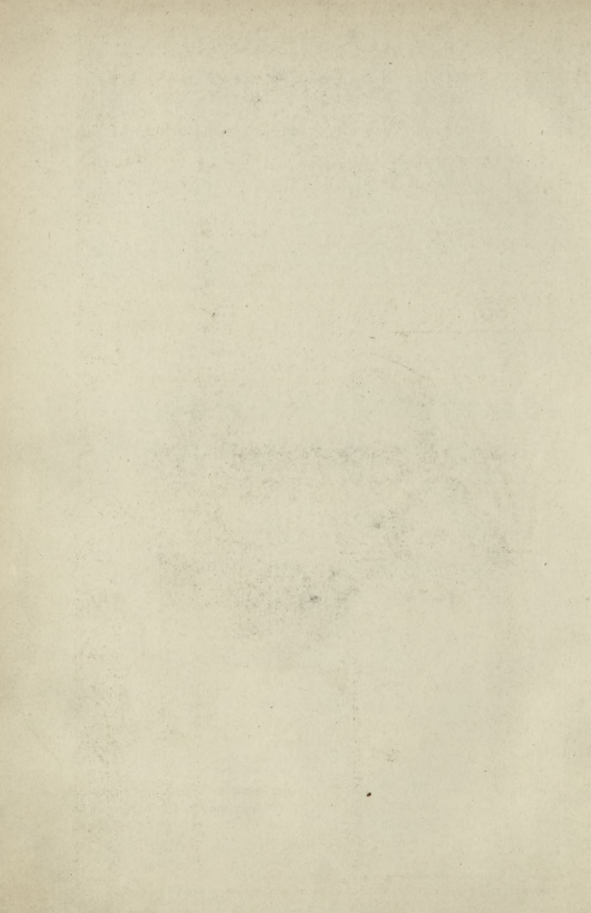
Die Geschichte der gotischen Architektur weist uns zuerst auf das nördliche Frankreich, den Königsboden daselbst, die Isle de France mit den angrenzenden Provinzen, hin. Hier waren die inneren und äußeren Bedingungen für die frühzeitige Entwickelung der Gotik vereinigt. Die burgundischen Bauten vermittelten vornehmlich die Kenntnis des im Süden herrschenden Gewöldesssssten und zugleich seiner Schwächen. In der in den nördlichen Landschaften heimisschen Kreuzgewöldekonstruktion besaß man einen fruchtbaren Keim sür die weitere Entwickelung.

Dazu kam, daß namentlich während der Regierung König Philipp Angusts (1180 bis 1223) die nordfranzösischen Städte zu großer Blüte emporstiegen und gleichzeitig eine rege Bauthätigsteit begann, wodurch nicht nur der Chrgeiz der Bauherren, sondern auch der Ersindungssinn der aussührenden Künstler angespornt, jeder Fortschritt gleich bemerkt und weiter geführt wurde. Die früheste Anwendung der gotischen Gewölbekonstruktion sindet sich bei der noch dem 11. Jahrhundert angehörigen Abeistirche von Marienval bei EréphsensBalois. Der Chorsungang zeigt spizbogige Kreuzgewölbe mit plumpen Diagonalrippen. Die Bauten des 12. Jahrhunderts vertreten in Wahrheit den Nebergangsstil. So sehen wir in der Kathes



brale von Nohon die Arenzarme noch abgerundet (Fig. 220), die Schiffspfeiler in der Gestalt abwechselnd. Im Aufrisse mischt sich noch Altes (Empore) mit Neuem (Trisorium); die Fenster sind im Aundbogen geschlossen, fügen sich nicht frei dem Schildbogen an; die Mühe, die auseinander solgenden Stockwerke in Maßen und Verhältnissen in Sinklang zu bringen, wird überall sichtbar (Fig. 221). Der Chor von St. Remy zu Rheims, an das ältere Langshaus angebaut, stützt noch durch romanische Säulen die Oberwand der Chorrundung und läßt überhaupt, obschon die Konstruktion (Anlage von Galerie und Trisorium, Umgang und Kapellenskranz, Strebebogen) bereits dem neuen Stile angehört, in den Detailsormen die Anhänglichseit an die alte Weise durchklingen. Auch am Chore der Kirche Notre-Dame zu Chalons (Fig. 223) scheint die Konstruktion, z. B. das Strebessskem, höher entwickelt als die dekorative Kunst, wie





bie Nacktheit der Strebepfeiler, die schmucklosen Spisbogenfenster zeigen. Von dem romanischen Stile sagt sich selbst die Turmanlage der Kathedrale von Laon (Fig. 222), an welcher in den letzten Jahrzehnten des 12. Jahrhunderts gebaut wurde, nicht völlig sos. Der Uebergang aus dem Viereck in das Achteck, die allmähliche Verzüngung, die Tabernakel in den oberen Stockwerken, wie die Gruppierung der Türme, deren Zahl ursprünglich auf sieden bestimmt war, zeigen bereits den gotischen Charakter. Doch herrschen noch Horizontallinien in den Abschlüssen der Stockwerke vor, und es sehlt die reiche Ornamentierung der vollkommen entwickelten gotischen Bauweise.

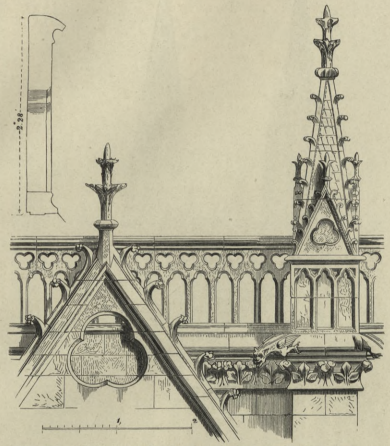


Fig. 227. Baluftrade der Ste. Chapelle zu Baris. (Nach Biollet-le-Duc.)

Im Weichbilde von Paris entfaltet sich frühzeitig im 12. Jahrhunderte eine rege Bausthätigkeit. Bald nach 1130 erneuert Abt Suger die uralte Grabfirche der Könige in St. Denis, welches Werk gewöhnlich an die Spite der gotischen Bauten Frankreichs gestellt wird. Die kaum weniger ehrwürdige Kirche St. Germain-des-Près in Paris bekommt 1163 einen neuen Chor. In demselben Jahre wird der Grundstein zur Pariser Kathedrale, der Kirche Notre-Dame, auf der Seine-Insel gelegt. Der Bau von Notre-Dame zieht sich weit in das solgende Jahrhundert hinaus, noch während der Bauzeit wurde die ursprüngliche Anordnung der Oberteile geändert. Die Kirche (Fig. 224, 225) ist fünsschiffig angelegt, diese Anlage auch im Chore durchgeführt. Dicke, gedrungene Säulen tragen die Oberwände und die Gewölbedienste, über den Seitenschiffen erhebt sich eine Empore, die Fenster sind nur dürstig gegliedert. Das

unterfte Stockwert ber Faffabe nehmen brei reich geschmückte (restaurierte) Portale ein, barüber befindet sich eine Galerie mit den Statuen der Könige Jöraels, ein Rabfenster füllt das mittlere Sauptfeld aus, mahrend bas zweite Stockwerk ber Turme je zwei von einem gemeinsamen Bogen eingefaßte Spithogenfenfter zeigt; mit einer offenen Galerie ftatt bes Giebels ichließt

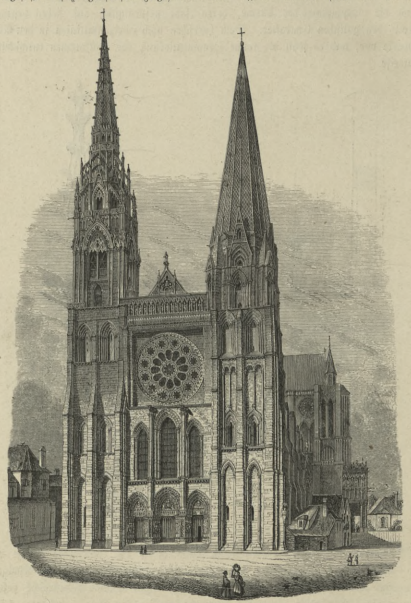


Fig. 228. Rathedrale zu Chartres.

oben die Fassade ab. Das Radfenster und die entschiedene Betonung der horizontalen Glieder bleibt der französischen Gotif auch später eigentümlich. Bon geringem Umfange, aber durch den Reichtum der inneren Ausstattung ein wahres Aunstjuwel, ift die Sainte-Chapelle im Sofe des Justigpalaftes unter Ludwig dem Heiligen von Pierre de Montereau 1241-1251 errichtet. Sie darf den Doppelfapellen angereiht werden. Ueber der niedrigen dreischiffigen Unterkapelle

erhebt sich die in reichen Farben geschmückte Oberkapelle, in beren Gliedern und Ornamenten die gotische Kunst ihre höchste Vollendung seiert (Fig. 226 a u. b, 227, Taf. VI, vgl. Fig. 208 u. 209).

Mit Ausnahme der unteren Fassadenteile fällt auch der Bau der Kathedrale von Chartres (Fig. 228) in das 13. Jahrhundert. Der Eindruck der Höhe des Baues (Mittelschiff über



Fig. 229. Rathedrale von Umiens.

35 m hoch) wird durch die Anordnung von nur zwei Seitenschiffen gesteigert. Der Chor schließt sich in der Anlage an die Pariser Kathedrale an, nur daß dem Umgange noch drei größere-Apsiden im Halbkreise vortreten. Dieses Motiv der herausspringenden kapellenartigen Apsiden erscheint in der Kathedrale von Le Mans noch stärker ausgebildet.

Während an ben zuletzt genannten Werken ältere Teile (in Chartres die Fassade, in Le Mans das Langhaus) mit jüngeren verschmolzen werden, zeigen die großen Kathedralen von

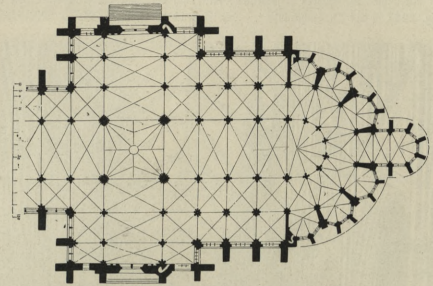


Fig. 230. Kathedrale von Amiens. Querhaus und Chor.



Fig. 231. Gewölbe der Rathedrale ju Alby, mit hangenden Schluffteinen.

Amiens und Rheims das gotische Bauspstem ganz einheitlich durchgeführt. Die Kathedrale von Amiens in der alten Picardie (Fig. 229, vergl. Fig. 202) wurde von 1220 bis 1288 (zulest, wie gewöhnlich, die Fassade) errichtet. Dem dreischiffigen Langhause und ebenfalls dreis

schiffigen Duerschiffe schließt sich der Chor mit doppeltem Umgange und einem Kapellenkranze, also die Breite des Langhauses weit überragend, an (Fig. 230). Die Fassade wiederholt das an der Notre-Damekirche in Paris beobachtete System der Galerien und der Mittelrose. Alehnlich, nur noch glänzender und mit plastischem Schmucke beinahe überladen, tritt uns die Fassade der



Fig. 232. Faffade der Rathedrale zu Rheims.

Kathebrale von Rheims (Fig. 232) entgegen. Wie bei der Kathedrale von Amiens, so ist uns auch bei der Krönungsfirche der französischen Könige der Name des Baumeisters überliefert. Dort werden nacheinander Robert de Luzarches, Thomas de Cormont und dessen Regnault als Architekten genannt; mit der Kathedrale von Rheims ist der Name Robert de

Coucy's verknüpft. Da dieser 1311 starb, die Kirche aber bereits 1212 begonnen wurde, so rührt nicht von ihm der Plan her; ebensowenig wissen wir, ob er sich, als er sein Amt antrat, an die ursprüngliche Anordnung genau hielt, da in dieser Hinsicht den Werkmeistern des Mittelalters eine große Freiheit zustand. Tiese Kapellen schließen sich dem Umgange des

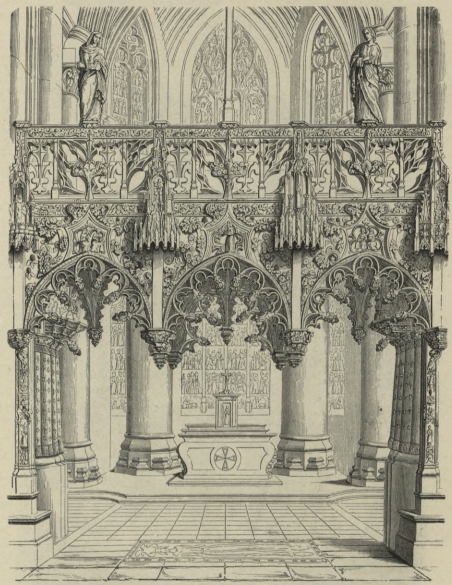


Fig. 233. Lettner von Ste. Madeleine gu Tropes.

Chores an, bessen Maße gegen die große Breite des Duerschiffes und die Ausdehnung des dreisschiffigen Langhauses zurücktreten. In dem Ausbaue der Strebepfeiler bemerkt man ein gewisses Mißverhältnis zwischen dem unteren massiven und dem oberen schwächeren Teile, welches durch die Stilentwickelung im Laufe des 13. Jahrhunderts nicht vollständig erklärt wird. Auch die Pfeilerbündel im Mittelschiffe sind in wuchtiger Stärke angelegt und deuten auf eine bestimmte Schulrichtung des Baumeisters hin.



Fig. 234. Kathedrale von Antwerpen.

So tiese und gesunde Wuxeln auch die gotische Architektur in dem französischen Boden, ihrem Mutterboden, geschlagen hatte, so währte ihre Blüte doch nur kurze Zeit. Bereits am Anfange des 14. Fahrhunderts erschient der Höhepunkt ihrer Entwickelung überschritten. Die riesige Anlage der Kirchen erschwerte die einheitliche Durchsührung. Menschenalter vergingen notwendig, ehe das Werk vollendet werden konnte. Die leitenden Kräfte wechselten; an keinen in allen Einzelheiten seigektellten Plan gebunden, gingen sie ihren Neigungen nach und suchten durch immer größeren Neichtum der architektonischen Ausstattung, durch Steigerung der Maße ihre Vorgänger zu übertreffen. So kam allmählich die übertriebene Betonung der vertikalen Linien, die vorwiegend dekorative Nichtung, welche den ruhigen Ueberblick erschwert, die harsmonischen Verhältnisse zurückdrängt, in den gotischen Stil. Der aussührende Steinmetz trug über den schöpferischen Architekten den Sieg davon. Er war von allem Ansange an nach der



Fig. 235. Sterngewölbe. (Nach Parkers Gloffary.)

ganzen Stellung, welche die Gotif im Volksleben einnahm, ein gefährlicher Nebenbuhler des letzteren gewesen. Vollends in den letzten Jahrhunderten des Mittelalters kommt die unmäßige Freude an gekünstelten Gewölbe Bilbungen und an einer willfürlichen Zeichnung der Ornamente, welche sich nicht mehr auf eine klare geometrische Grundlage zurücksühren läßt, zum Vorsichein.

Ein Beispiel, wie die Gewölberippen zu einem Netze verschlungen
werden und scheindar von freischwebenden
Konsolen aufsteigen, bietet die süd-französische Kathedrale von Alby (Fig. 231),
welche auch in der äußeren Architektur
von dem Herkommen stark abweicht.
Eine glänzende Probe des sog. flamboyanten Maßwerfes liesert der Lettner,
die Duerbühne zwischen Schiff und
Chor, in der Kirche Ste. Madeleine in
Tropes aus dem Anfange des 16. Jahrhunderts (Fig. 233).

Bon gotischen Bauten aus jenen angrenzenden Ländern, welche wenigstens teilweise dem französischen Einflusse unterworfen waren, nennen wir die Kathedrale von Lausanne, neben der Kathedrale von Genf das hervorragendste gotische Denkmal der französischen Schweiz. Sie wurde von 1235—1275 errichtet, aber schon am Ende des Jahrhunderts durch eine Feuersbrunst beschädigt und nur notdürstig wieder hergestellt. Sie erinnert in der Choranlage und in dem Pseilerwechsel an frühgotische Kirchen (Langres) Frankreichs.

Unter den besgischen Kirchen des 14. und 15. Jahrhunderts ragt (neben Ste. Gudule in Brüssel, St. Rombaut in Mecheln, dem Dome von Löwen) der Dom von Antwerpen durch die Ausdehnung des Grundrisses und Mächtigkeit der Turmanlage hervor (Fig. 234). Er wurde 1352 mit dem Chor begonnen; seit 1406 seitete den Bau Pecter Appelman, dem man die Fassade und die Ansänge des Turmbaues zuschreibt. Die obersten Teile des Turmes

hat Dominit Waghemakere 1518 vollendet. Die Kirche zählt sieben Schiffe; die zwei inneren Nebenschiffe sind von geringerer Breite als die äußeren, wohl später hinzugefügten Seitenschiffe.



Fig. 236. Holzbede aus St. Stephan zu Norwich.

Die gotische Architektur in England, von den heimischen Forschern als englischer Stil bezeichnet und nach den Jahrhunderten und Sigentümlichkeiten des Stiles in einen früh= englischen (13. Fahrh.), einen dekorierten (14. Jahrh.) und perpendikulären (15. Jahrh.) eingeteilt, trat ohne jeden Widerspruch und Kampf, während an dem Dome von Canterbury gebaut wurde, in Wirksamkeit. Der zu diesem Werke 1174 berusene Meister Wilhelm

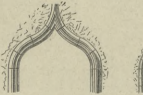






Fig. 238. Tudorbogen.

von Sens brachte einzelne Elemente aus seiner Heimat mit; doch hat im ganzen die englische Gotik eine große Selbständigkeit bewahrt und steht vielsach den älteren anglo-normannischen Bauten näher als den französischen Kathedraken, von welchen sie sich durch den beliebten geraden Chorabschluß und die geringere Ausbildung des Maßwerkes, der Dienste und der Streben unterscheidet. Frühzeitig wurde das Kreuzgewölbe mit dem Stern- und Netzgewölbe (Fig. 235)



Fig. 239. Kathedrale von Canterbury. (Nach Uhde.)

vertauscht; neben der Steinwölbung bewahrt aber auch die Holzdecke, überaus funstreich als Sprengwerk behandelt, befonders in der späteren Gotif ihre Geltung (Fig. 236). Gigentümlich erscheint ferner an den englischen Rathedralen die Zinnenbefrönung und der in der späteren Zeit heimische gedrückte, ein= gezogene Bogen, der fog. Tudorbogen (Fig. 238), neben bem Gfelsrücken, bem geschweiften, zur Spite ausgezogenen Bogen (Fig. 237), welcher auch auf dem Teftlande vorkommt. Die gotischen Rirchen Englands nähern fich mehr ber Sallen= form als die frangösischen Rathedralen; fie laffen zwischen der Sohe des Mittel= schiffes und jener ber Seitenschiffe feinen jo beträchtlichen Unterschied walten (daher die Berfümmerung der Strebebogen) und betonen vielmehr die Längenrichtung.

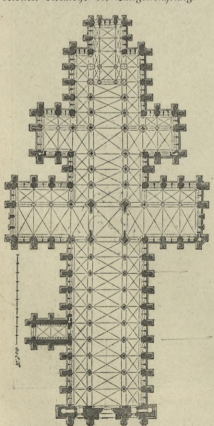
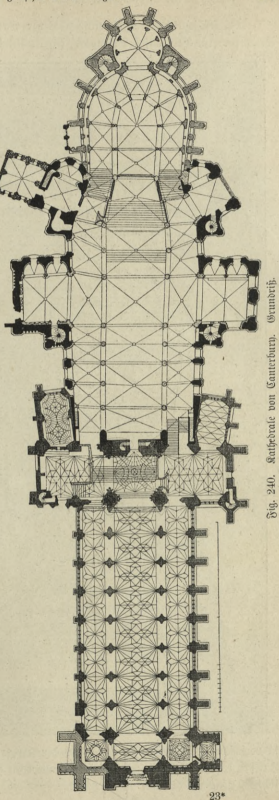
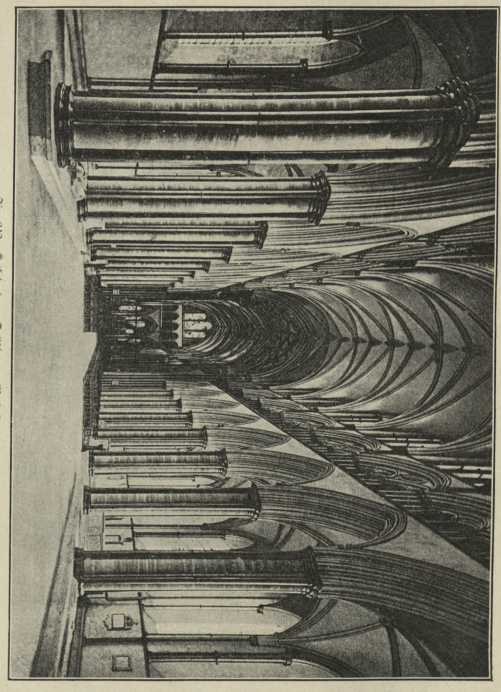


Fig. 241. Kathedrale zu Salisbury. Grundriß.



Baugeschichtlich erregt die Kathedrale von Canterbury (Fig. 239) das höchste Interesse. Schon der erste Blick auf den Grundriß (Fig. 240) lehrt die allmähliche Entstehung des Wertes



in verschiedenen Bauzeiten kennen. Mit der Arypta, dem Werke eines Ernulf, welcher mit Lanfranc aus dem Aloster Bec nach Canterbury gekommen war, und zwar mit ihren west-lichen Teilen wurde noch in romanischer Zeit begonnen. Es folgte sodann der Bau der an-

Fig. 242. Kathebrale zu Salisbury. (Rach Dehio u. Bezold.)

grenzenden Teile des Langhauses mit dem öftlichen Duerschiff und weiter des Chors, an welchen die Rundkapelle zu Ehren Thomas Beckets, die "Becketskrone" angebaut ist. Der Chor hat eine geringere Breite als das Mittelschiff, weil man die älteren Türme nicht zerstören wollte. Die zwischen den beiden Duerschiffen errichteten Teile, die noch von Wilhelm von Sens her-



Fig. 243. Rathedrale zu Lincoln.

rühren, zeigen im Mittelschiff sechsteilige Gewölbe. Das Langhaus stammt aus dem 14. Jahrhundert. Unter französischem Einslusse ist auch die Abteikirche zu Westminster mit radianten Kapellen und ausgebildetem Strebespstem errichtet worden. Das in England herrschende System der Gotif empfängt in der Kathedrale von Salisbury (1220 begonnen) einen reineren Ausdruck. Im Grundriß (Fig. 241) wie in den Höhenverhältnissen nähert sie sich den Kathedralen aus der normannischen Beriode. Das dreischiffige Langhaus wird zweimal von einem Duerschiffe durchschnitten und schließt mit einem geraden Chore. Das Mittelschiff steigt nur zu mäßiger Höhe empor, durchgehende horizontale Gesimse, sowohl unter den Trisorien wie unter den Fenstern, verringern noch den Eindruck der Höhe, zumal die Hauptdienste der Pfeiler nicht dis zu dem Gewölbe emporsteigen, sondern gleich den anderen Diensten nur als Arkadenträger verwertet werden (Fig. 242). Es weht überhaupt durch diese ganze frühenglische Gotik ein zwar kräftiger, aber

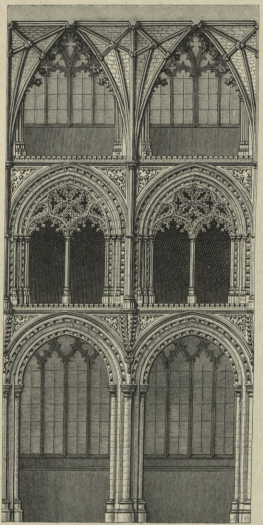


Fig. 244. Kathedrale von Ely. Chor. (Nach Sharpe.)

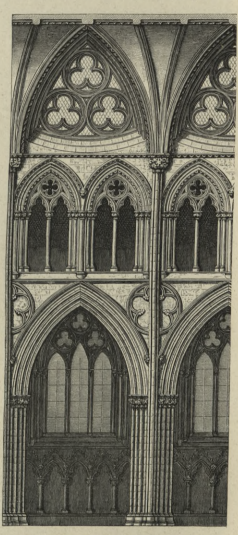


Fig. 245. Kathebrale von Lichfield. Schiff. (Nach Sharpe.)

durchaus nicht bis zur Ueberschwenglichkeit üppiger Geist. Den besten Beweis liesern die Fassaden des 13. Jahrhunderts, z. B. jene der Kathedrale von Lincoln (Fig. 243). Zu beiden Seiten des hohen Portalbogens sind mehrere Reihen von lanzettsörmigen Arkaden angebracht, welche wohl die Mauermasse beleben und gliedern, aber doch weit hinter der großartigen Wirkung französsischer Fassaden zurückstehen. Auch die Sitte, den Hauptturm über der Vierung anzulegen, die Fassade mit gerablinigem Gesimse zu krönen, nimmt der letzteren viel von ihrer Bedeutung.

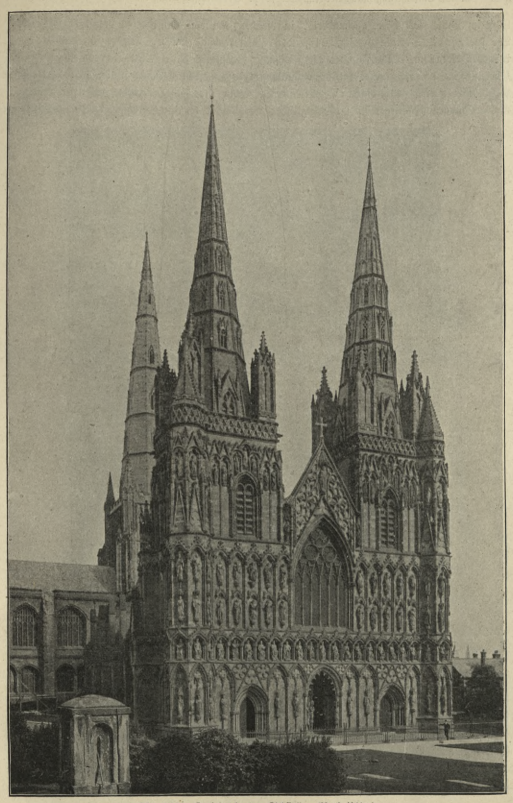


Fig. 246. Kathedrale von Lichfield. (Nach Uhde.)

Erst im Laufe bes 14. Jahrhunderts, in welchem an den Rathedralen von Ely (Fig. 244), Bells, Port, Lichfield (Fig. 245, 246) weitergebaut murbe, fteigert fich bie Freude an reicher Deforation. Als ob aber die nationale Phantafie darin etwas Fremdartiges erbliefte, fehrt sie im 15. Jahrhundert (perpendicular style) zu den geraden Linien und horizontalen Abschlüffen zurück (Winchefter). Den feinen Sinn für das Dekorative und für reiche Bewölbebildungen (Fächergewölbe) ber englischen Baumeifter lernt man beffer in den Kapitelfälen



Rapelle Beinrichs VII. in der Bestminsterabtei.

ber Rathedralen und in fleineren Rapellen fennen. Aus der letten gotischen Beriode rührt Die Rapelle Beinrichs VII. in ber Westminsterabtei gu London (Fig. 247) ber, in welcher insbesondere die facherartigen Gewölbe mit tief herabhängenden Schlußsteinen die Phantafie der Beschauer anregen und einen märchenhaften Reiz ausüben.

Mit vollem Rechte barf Nordfrankreich den Ruhm ansprechen, der gotischen Architektur Die früheste und glangenoste beimische Stätte bereitet zu haben. Die führende Rolle, zu welcher sich Frankreich während der Kreuzzüge in der Bildung Europas emporgerungen hatte, prägt sich auch in der Kunst aus. Der stetig wachsenden Macht der Bürger unter dem Schuße des Königtumes, dem Glanze des Ritterstandes dankt es den Ausschwung im 12. Jahrhundert. Man möchte sagen, beides spiegele sich in der gotischen Architektur ab. Die klare und zugleich kühne, streng solgerichtige Konstruktion entspricht dem selbstbewußten, verständigen bürgerlichen Geiste; die Ueberschwenglichkeit des Ornamentes, die Hügung gleichartiger Motive, die seine

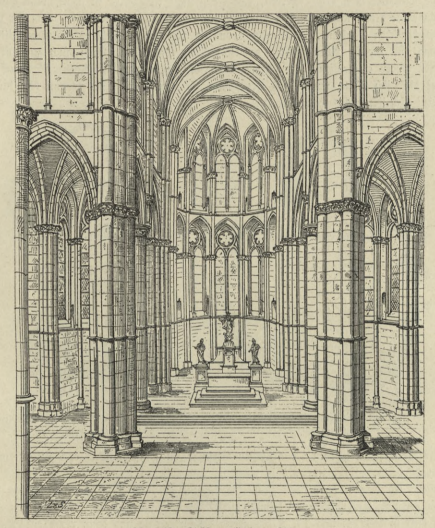


Fig. 248. Liebfrauenkirche zu Trier.

und zierliche Durchbildung derselben weckt die Erinnerung an die höfischen Epen, welche aus ritterlichen Kreisen hervorgingen. Auch in England empfing die gotische Architektur, allerdings erft nach starker Umformung, einen nationalen Charakter. Sie gewann hier eine so zähe Lebenskraft, daß sie auch dann noch gepflegt wurde, als sie in den übrigen Ländern längst einer neuen Bauweise gewichen war.

Die gleiche Bedeutung kann man der gotischen Architektur in Deutschland nur mit einiger Einschränkung zusprechen. Wir sind mit Recht stolz auf unsere drei rheinischen Dome: Freiburg,

186

Straßburg, Köln, und unsere drei Donaumünster: Ulm, Regensburg und Wien. Wir würdigen die großartige Schönheit dieser Schöpfungen und reihen sie als ebenbürtig den französischen Werken an. Wir vergessen aber nicht, daß sich zweihundert Jahre früher auf deutschem Boden Dome erhoben, welche eigener selbständiger Krast den Ursprung verdanken und in ähnlicher Weise den Ausschmung der deutschen Nation unter dem Schutze der alten Kaiserherrlichkeit verstünden, wie jetzt die französischschöfische Kultur ihre künstlerische Blüte in der Gotik sindet. Auch die Thatsache muß betont werden, daß die gotische Architektur in Deutschland keineswegs mit zwingender Notwendigkeit aus dem vorangehenden Baustile herauswächst. Von der späteren romanischsedeutschen Baukunst, insbesondere von der rheinischen, giebt es keinen unmittelbaren Uebergang zur Gotik. Aber freilich, da die gotische Architektur, wenn auch zunächst einem besonderen Boden entsprossen, einer allgemein herrschenden, europäischen Kultur Ausdruck verlich und auf diese sich stützte, mußte auch Deutschland sie ausnehmen. Sie gewann hier im Lause der Zeiten wahrlich volles Heimatsrecht.

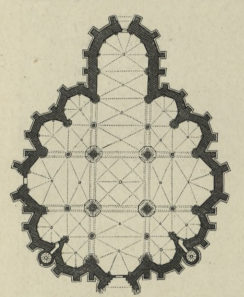


Fig. 249. Liebfrauenfirche zu Trier. Grundriß.

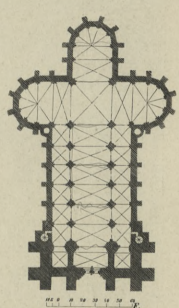


Fig. 250. Elisabethfirche zu Marburg. Grundriß.

In Deutschland werden die frühesten Bersuche im gotischen Stil erst im Anfange des 13. Jahrhunderts, also später als in England und vollends im nördlichen Frankreich wahrsgenommen. Es vergeht auch dann noch eine längere Zeit, ehe der neue Stil (opus francicigenum genannt) hier vollkommen heimisch wird. Die weit überwiegende Zahl deutscher gotischer Bauten fällt in das 14. und 15. Jahrhundert; die ausgereiste und dann verfallende Kunst hat auf deutschem Boden mehr Denkmale auszuweisen, als die aus den ersten Keimen emporsprießende Gotik.

Die Annäherung an die gotische Konstruktion wird bereits an dem Zehneck der Kölner Gereonskirche (siehe S. 102), wie an der Abteikirche in Heisterbach offenbar. Zu den frühesten Bersuchen in der neuen Bauweise muß man auch den Chor des Magdeburger Domes, 1211 begonnen, rechnen; vollständig in gotischer Beise ausgeführt erscheinen außer der Cisterstenserfirche zu Marienstatt in Rassau die an den Dom zu Trier anstoßende Liebsrauenkirche (Fig. 248 u. 249) und die Elisabethkirche in Marburg (Fig. 250 u. 251). Zwischen

die Arme eines Kreuzbaues, bessen Vierung durch höhe Wölbung und den Turm hervorragt, schieben sich in der Liebfrauenkirche, vielleicht nach dem Muster einer französischen Kirche (S. Pved zu Braine bei Soissons), seitlich stets zwei niedrigere Kapellen, wodurch im Grundriß beinahe eine Zentralsorm, im Innern für den Beschauer eine Fülle schöner perspektivischer Durchblicke erzielt wird. Es fällt auf, daß die ältesten gotischen Bauten auf deutschem Boden

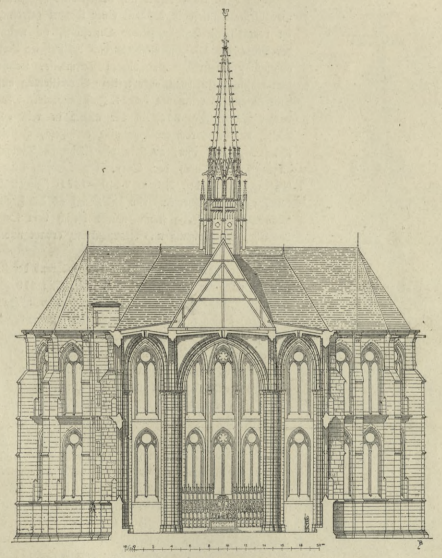


Fig. 251. Elisabethkirche zu Marburg. Querschnitt. (Nach Moller.)

eine so große Selbständigkeit in der Grundrißbildung und im Aufrisse zeigen. Denn auch die Elisabethkirche in Marburg darf auf eine große Driginalität der Anlage Anspruch erheben. Sie ist in Hallensorm errichtet; die Dienste wie die Streben beschränken sich auf die durch die Konstruktion gebotene Gestalt und Gliederung ohne weiteren Schmuck. Die Fenster bilden noch zwei Doppelreihen übereinander; alles erscheint einsach, aber auf das klarste und mit vollem Verständnis für das Notwendige geordnet.

Bon den drei berühmtesten westbeutschen Domen, den Münftern zu Freiburg und Straßburg nud dem Kolner Dome, ift nur der lettere im gotischen Stil ausschließlich errichtet, Die beiden anderen besitzen noch romanische Elemente, an welche gotische Teile angesett wurden; boch geben nur diese die Signatur für den ganzen Bau ab.

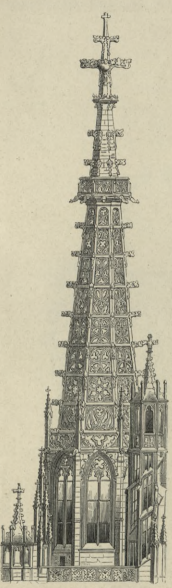


Fig. 252. Turmipite der Frauenfirche zu Eglingen.

Schon der Grundrig des Münfters zu Freiburg im Breisgau (Fig. 253) deutet auf verschiedene Baugeiten bin. Der älteste Bauteil ist das mit einer Ruppel gefrönte, noch im romanischen Stile gehaltene Duerschiff, an welches in der Mitte des 13. Jahrhunderts das dreischiffige Langhaus angeschlossen wurde. Die oberen Turmteile, welche auf dem massiven Unterbau ohne weitere Bermittelung auffigen, datieren aus dem Anfange des 14. Jahrhunderts. Der Freiburger Turm (Fig. 254) ist der älteste in rein gotischer Weise, mit durchbrochener Phramide, errichtete, zugleich der schönste. Neben ihm, aber in viel fleineren Dimensionen angelegt, zeigt noch der Turm der Liebfrauenkirche in Eflingen aus den Jahren 1440-1471 (Fig. 252) die reinsten gotischen Formen. Als das Langhaus des Freiburger Münsters schon fertig stand, wurde öftlich vom Querschiff der Chor mit Umgang und Kapellenfranz erbaut und 1513 geweiht.

Die fortschreitende Stilentwickelung während der Baugeit wird ebenfalls am Strafburger Münfter (Fig. 219, S. 164) Aus der Zeit Bischof Werners von Sabsburg (c. 1015) stammen wahrscheinlich noch die Ofteile der Krypta her, sowie die Anlage des Chores. Bahlreiche Brande im Laufe des 12. Jahrhunderts hatten, insbesondere feit dem Jahre 1176, eine durchgreifende Erneuerung zur Folge. Bunächst wurde das start ausladende Querschiff (der Nord= flügel ift älter als der Südflügel) in Angriff genommen. Un den Mittelpfeilern, welche jeden Flügel in vier Felder teilen, erkennt man bereits das Eindringen gotischer Formen, ebenso weist die südliche Fassade des Duerschiffes (Fig. 255) in der Aufeinanderfolge der Glieder auf den immer mehr fich steigernden Ginfluß der neuen Bauweise hin. Im reinen gotischen Stile, ungefähr vom Jahre 1230 an, wurde das Lanahaus errichtet (Fig. 256). Im Jahre 1275 erscheint das Werk bis auf die Fassade vollendet. Wie weit die Restauration des Langhauses nach dem Brande 1298 sich erstreckte, darüber herrscht keine Sicherheit, da wir über den Umfang des Brandes feine genaue Kunde besitzen. dem Bau der Faffade ift für immer der Rame Erwins

als Schöpfer berjelben verfnüpft. Die für ihn übliche Bezeichnung "Erwin von Steinbach" fommt in feiner gleichzeitigen Urfunde vor, vollends mythisch ift die Existenz seiner funftgeübten Tochter Cabina. Wann Erwin feine Thätigkeit begann, läßt fich nicht feststellen. Da er am 17. Januar 1318 ftarb, so fonnen nur die unteren Teile der Fassabe auf ihn guruck-

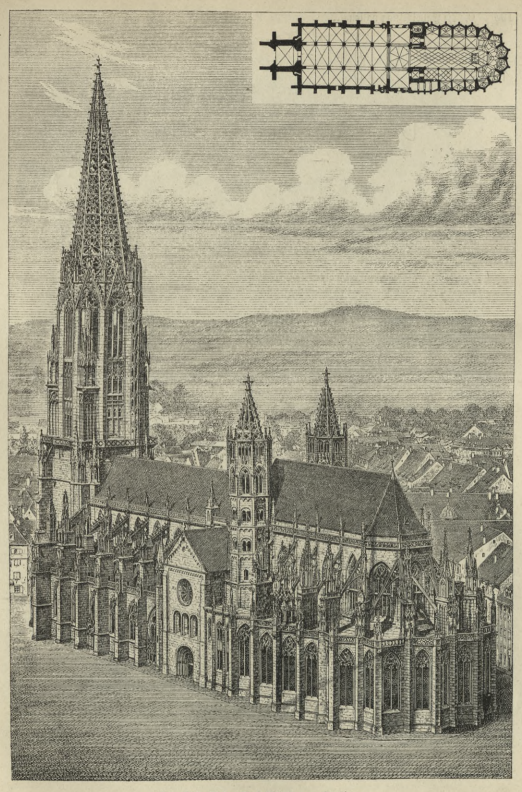


Fig. 253. 254. Das Münster zu Freiburg. (Nach Dohme, Geschichte der Deutschen Baukunst.)

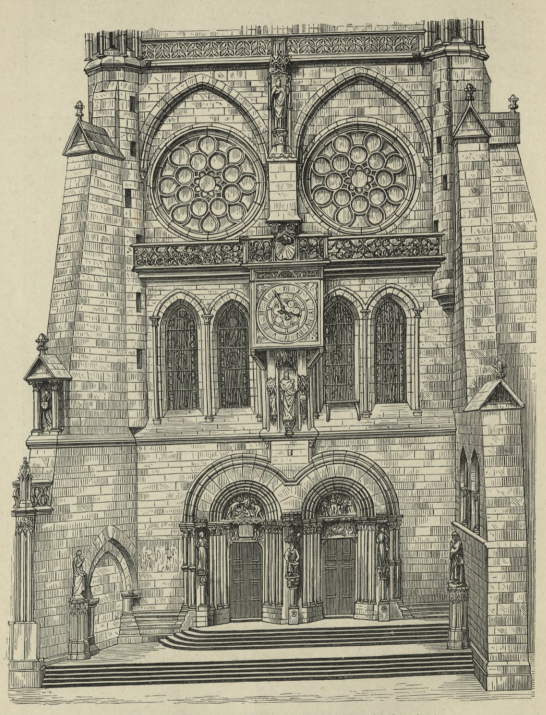


Fig. 255. Strafburger Münfter. (Südliche Querhausfront.)

geführt werden. Drei mächtige Portale füllen zwischen den Strebepfeilern den Raum des untersten Stockwerkes aus; über den mit Spitgiebeln und Fialen geschmückten Portalen sehen

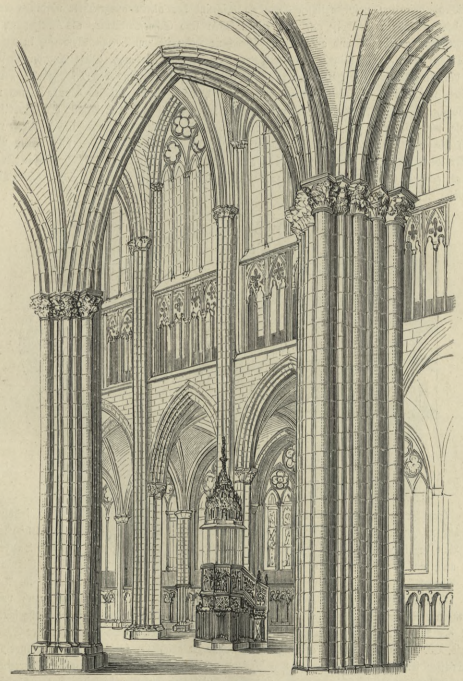


Fig. 256. Strafburger Münfter. (G. Lafius.)

wir in der Mitte eine quadratisch eingerahmte Fensterrose, zu beiden Seiten Spigbogenfenster: vor diesen steigen leichte Stäbe in die Höhe, gleichsam die Fassade mit leichtem Gitterwerk noch

192

überspinnend. Schon das dritte Stockwerk, mit welchem der eigentliche Turmbau anhebt, zeigt eine Verringerung der Güte des Materials und eine Verschlechterung der Arbeit. Vollends abweichend von dem ursprünglichen Entwurse erscheint der allein ausgeführte nördliche Turm von dem achteckigen Geschosse an. An seinen Ecken sind Schneckentürme, als Fortsetung der Strebepseiler, angedracht und auch der durchbrochene Helm ist von Treppentürmchen, in welchen die Treppe spiralförmig beinahe bis zur Laterne emporsteigt, begrenzt. Diese Anordnung wird auf die Junckhern von Prag, Johann und Benzel (Ansang des 15. Jahrh.), zurücksgesührt, welche nach Johann, dem Sohne Erwins, nach einem Meister Gerlach und nachschwäbischen Vermeistern dem Baue vorstanden. Sie selbst entstammen gleichsalls der schwäbischen Schule, wenn sie auch zunächst aus Prag famen. Diese unmittelbare Beziehung zu Prag wird durch die auch am Prager Dome vorkommenden Schneckentürme bestätigt. Als septer Bausmeister wird seit 1428 Johannes Hült aus Köln, der Schöpser des durchbrochenen Turmshelmes, genannt. Im Jahre 1439 war das Straßburger Münster, wie es sich jetzt dem Blicke darbietet, im wesentlichen vollendet.

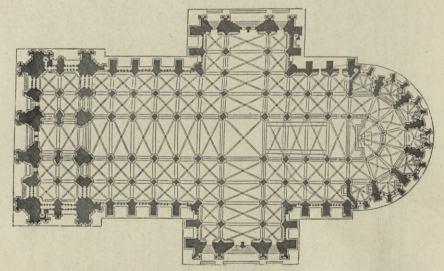


Fig. 257. Dom zu Röln. Grundriß.

Eine Fenersbrunst im Jahre 1248 zwang zu rascher, wahrscheinlich schon früher besabsichtigter Erneuerung des Kölner Domes (Fig. 257). Mit dem Chore (Fig. 258) wurde der Bau begonnen, als dessen erster Meister gilt mit Recht ein Magister Gerard Lapicida, der auch an der Benediktinerkirche in Münchenschladdach thätig war. Nach der Einweihung des Chores 1322 wurde soson duerschiss und Langhaus in Angriff genommen, im Ansang des 16. Jahrhunderts aber die Bauthätigkeit abgebrochen. Sie wurde erst nach vorhersgegangener Restauration des Chores 1842 wieder aufgenommen und 1880 glorreich abgeschlossen. Hat der Architekt des Straßburger Münsters von den Kirchen in St. Denis, NotresDame in Paris, St. Urbain in Tropes mannigsache Anregungen geschöpft, so erblickte der Kölner Domsbaumeister sein Vorbild im Dome von Amiens. Auf dieses Muster weisen die Chorteile des Kölner Domes deutlich hin. Umgang und sieden vieleckige Kapellen schließen den siedenseitigen Chor ein. Bie die Anlage des Chores, so sehnt sich auch die Konstruktion der Einzelglieder an das französische Vorbild an. Selbständiger versuhr dagegen der Kölner Meister, welcher nach Gerard und dessen Aachsolger Arnold (zuerst 1279 als magister operis ecclesiae

maioris genannt) das Werf leitete, bei dem Entwurse des Langhauses. Vermutlich hat diesen Johann, Arnolds Sohn, welcher seit 1309 als Domwerkmeister auftritt und noch 1330 lebte, gezeichnet. Er gab auch dem Langhause, abweichend von Amiens, aber der Einteilung des Chores entsprechend, fünf Schiffe. Solche seste Aonsequenz prägt sich überhaupt am Kölner Dome scharf aus. Wie alle Maße und Verhältnisse sich auf eine Grundeinheit zurücksühren



Fig. 258. Dom zu Röln. (Nach Foerfter.)

laffen, so wird auch die vertifale Tendenz im Aufbaue folgerichtig mit unerbittlicher Strenge, ohne jede erhebliche Unterbrechung durchgesetzt.

Als Grundmaß gilt in Köln die Breite des Mittelschiffes von Säulenachse zu Säulenachse schie = 50 römische Fuß. Den Seitenschiffen wurde die Hälfte, dem Kreuzschiffe das Doppelte, dem Chor das Dreifache des Grundmaßes gegeben. Ginsache Verhältniszahlen liegen allen Maßen in der Längen= wie in der Höhenrichtung zu Grunde. Wie unbedingt aber, mit den französischen Kathedralen verglichen, die vertifale Tendenz vorherrscht, beweist die Fassade, deren Komposition übrigens erst dem 14. Jahrhundert angehört, wie denn überhaupt auch am Kölner Dome

Die einzelnen Stufen der Stilentwickelung fich ftart bemertbar machen. Auffallend erscheint die Berichiedenheit der beforativen Formen an den nördlichen (viel einfacheren) und füdlichen Streben des Chores (Fig. 259, vergl. auch Fig. 202 u. 217).

Raich breitete fich im Laufe bes 13. Jahrhunderts der gotische Stil in den Rheinlanden aus. Noch teilweise mit romanischen Formen gemengt (Querschiff), tritt er uns an der Georgs-



Fig. 259. Kölner Dom. Chorichluß.

firche in Schlettstadt im Elfaß entgegen. Bis auf ben geraden, über einer Arppta angelegten Chor und den Turm war der Bau 1393 vollendet. Der spätgotischen Zeit (14. und 15. Jahrh.) gehört die Kirche des h. Theobald in Thann an (Fig. 218, 260). Die Turmppramide ift jogar erft 1516 von dem Baumeister Remigius Bald vollendet worden.

Wie am Oberrhein, so erhoben sich auch am Mittel= und Niederrhein zahlreiche und

darunter oft stattliche Kirchen. Zu den stattlichsten gehört die mit einem Doppelchore versehene Katharinenkirche in Oppenheim (Fig. 261). Berühmt sind vor allem die Fenster der Kapellen-



Fig. 260. Theobaldfirche zu Thann.

reihen zu beiben Seiten des dreischiffigen Langhauses, sowohl wegen der reichen Gliederung des Maßwerkes, als wegen der Schönheit der Glasgemälde. Die Choranlage mit den schräg ge-

stellten Rapellen gwijchen Upfis und Querschiff erinnert an die Anordnung in der Liebfrauenfirche in Trier, welche auch souft noch an rheinischen Kirchen, 3. B. in Ahrweiler, Kanten, und dann wieder, weit vom Rhein entfernt und wahrscheinlich durch unmittelbare französische Einfluffe hervorgerufen, am Dome ju Raschau in Oberungarn wiederfehrt. Gine fo reiche Chorentfaltung, wie fie an den Rathedralen aus der früheren gotischen Beriode wahrgenommen

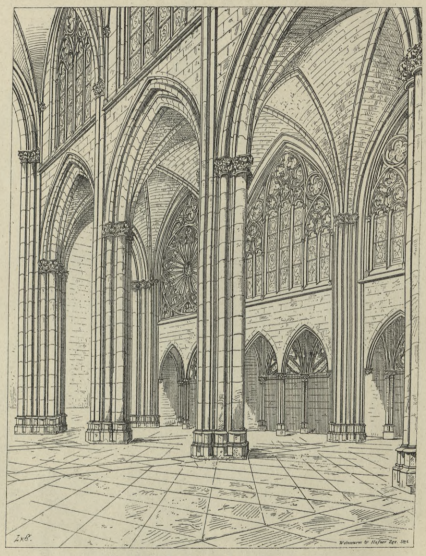


Fig. 261. Katharinenfirche zu Oppenheim.

wird, findet auf deutschem Boben felten Raum. Das erscheint felbstverständlich bei Pfarr= firchen oder ben Mofterfirchen, welche jest nach der Ginburgerung der Bettelmonche und Predigermonche an vielen Orten in ichneller Folge emporftiegen. Aber auch die großen Dome begnügen fich häufig mit einem gang einfachen Grundriffe. Als Beispiel kann der 1275 vom Meister Ludwig, bem Steinmegen (Magister Ludwicus Lapicida) angefangene Dom von Regensburg (Fig. 262) angerufen werben. Je anspruchsvoller die Fassabe, ju welcher ein breiter Treppenbau führt, auftritt, je reicher das dreischiffige Langhaus gegliedert erscheint, desto mehr fällt die schlichte Gestalt des Chores und der Abschluß der Nebenschiffe, der romanischen Sitte gemäß mit nur einer Apsis, auf. Auch am Stephansdom in Wien (Fig. 263 u. 264) wird



Fig. 262. Dom zu Regensburg.

der bei Kathedralen sonst übliche Chorschluß vermißt. Der Chor, 1340 eingeweiht, zeigt drei gleich hohe Schiffe, welche in polygonen Apsiden endigen. Dem Duerschiffe sind Türme vorgebaut, von welchen der südliche, 1433 vollendete Turm in unseren Tagen eine durchgreisende Herstellung ersahren hat. Das Langhaus, später als der Chor errichtet, wird in drei Schiffe 198

geteilt; das Mittelschiff, nur wenig breiter und höher als die Seitenschiffe, entbehrt eigener Fenster und besitzt mit jenen ein gemeinsames Dach. Langhaus und Duerschiff sind mit Netzgewölben eingedeckt.

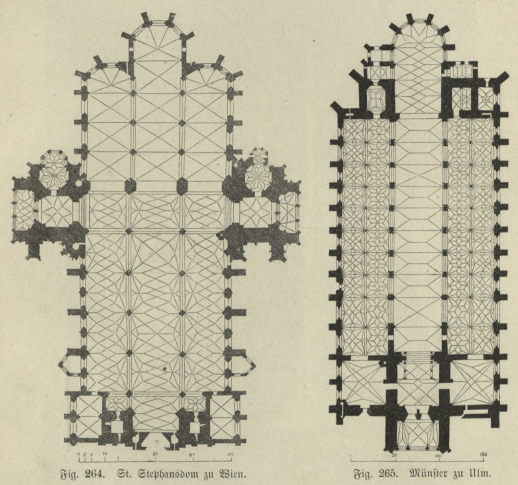
Auch am Ulmer Münster, zu welchem 1377 unter werkhätiger Begeisterung der Bürgersschaft der Grundstein gelegt worden, hat der Chor nur die Breite des Mittelschiffes, an die alte Apsissorm erinnernd (Fig. 265 u. 266). So schlicht der Chor erscheint, so mächtig und groß in allen Maßen tritt das Langhaus auf. Ursprünglich war es auf drei gleich breite Schiffe angelegt, von welchem dem Mittelschiffe die doppelte Höhe der Seitenschiffe gegeben wurde. Die Rücksicht



Fig. 263. Inneres vom Stephansdom zu Wien.

auf die Sicherheit des Baues, welcher zunächst ohne Streben errichtet wurde, gab im Anfange des 16. Jahrhunderts Anlaß, jedes Seitenschiff noch durch eine Säulenreihe zu teilen; das dreischiffige Langhaus wurde so in ein fünfschiffiges verwandelt. Wie dem Ulmer Münster, so sehlt auch der Frauentirche in München das Duerschiff. Aus der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts stammend, bietet sie ein gutes Beispiel spätgotischen Stiles dar. Sie ist aus Backstein in Hallensorm errichtet, von Kapellen begleitet, die zwischen die Strebepfeiler eingebaut sind, und zeigt die sreien, luftigen Verhältnisse, welche in der deutschzotischen Architektur so beliebt waren. In Hallensorm ist auch der an das alte Langhaus 1343 angebaute Chor der Cisterzienser Kirche zu Zwetl (Fig. 267) in Niederösterreich errichtet. Als Vorbild diente eine

französische Ordenskirche (Pontigny). Gleichfalls an dem französischen Muster, aber nicht einer Klosterfirche, sondern einer Kathedrale hielt der erste Meister des unvollendet gebliebenen Prager Domes, Matthias von Arras, sest. Er begann 1344 den Bau, welchen nach seinem Tode der in Köln ausgebildete Peter von Gmünd oder Peter der Parlirer (Parler oder Arler) fortsetzte. Bar Peter von Gmünd auch der Schöpfer der Karlshoser Kirche in Prag (1371 eingeweiht), so gebührt ihm der Ruhm, die Kunst fühner Gewölbekonstruktion im Mittelalter auf die höchste Stufe gebracht zu haben. Ueber einem Achteck wölbt sich eine Kuppel in der Form eines Sterngewölbes, wie sie so seicht, so kühn und so sicher von keinem gotischen



Architekten wieder errichtet wurde. Jedenfalls dankt dem schwäbischen Meister und seiner Schule Prag und weiterhin das mittlere Böhmen die glänzendsten Baudenkmale aus dem 14. Jahrshundert, unter denen sich die Barbarakirche zu Kuttenberg (Fig. 269) durch großen Formensreichtum auszeichnet.

Im nördlichen Deutschland nimmt der Dom von Halberstadt (Fig. 268) eine Ausnahmestellung ein. Der Ban rückte von Westen nach Osten vor, daher die Türme noch den Charakter des spätromanischen Stiles an sich tragen. Die Einweihung sand 1490 statt. Das dreischiffige Langhaus wird von einem weit vorspringenden Duerschiffe durchschnitten; an den Chor, welcher von einem niedrigeren Umgange eingeschlossen ist, stößt die Marienkapelle an. Bei aller

Einfachheit und Selbständigkeit im einzelnen bleibt der Einfluß des französischen Kathedralstiles sichtbar.

Im allgemeinen gehen die norddeutschen Baumeister, welche die Hallenform vorziehen und den Backstein als Material benutzen, ihren eigenen Weg und zeigen sich fremden Einswirkungen weniger unterworfen, so daß die Eigenart des deutschen Volkstumes hier einen besonders kräftigen, frischen Ausdruck gewinnt. Die Natur des Materials prägt sich auch in den Formen aus. Die Pfeiler, meist achteckig gebildet, erscheinen nur schwach profiliert (Fig. 270),



Fig. 266. Münfter zu Ulm. Gudliche Geitenschiffe.

und selbst an den reicheren Portalprosisen wird man den Schwung und die Freiheit der Steinmetzarbeit vergebens suchen. Auch das Strebensystem tritt mehr zurück, ebenso der Fialen- und Maßwerkschmuck. Der Charakter des Massenhaften herrscht vor, im Junern und an den äußeren Mauern. Doch sehlt es nicht an wirkungsvollen Elementen und dekorativen Gliedern. Die Wölbungen werden zu bedeutender Höhe emporgeführt, seicht und frei gebildet; außer dem von dem romanischen Stile herübergenommenen Bogensriese (Fig. 271) dienen namentlich die Formsteine und die farbigen glasierten Ziegel zu ornamentalen Zwecken. Die Formsteine gestatten,

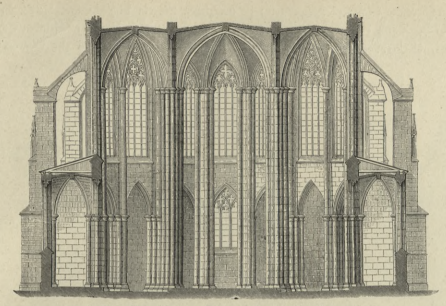


Fig. 267. Chor ber Rirche zu Zwetl. Querschnitt.

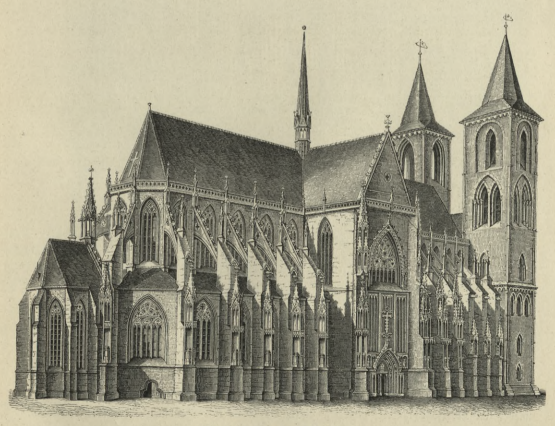


Fig. 268. Dom zu Halberftadt.

202

Das durchbrochene Magmert nachzubilden; fie überziehen wie ein leichtes Gitter die Wandflächen (Fig. 272). Durch die gebrannten und glafferten, farbigen Ziegel, die, in wechselnden Schichten geordnet, zu verschiedenen Mustern zusammengesetzt werden, kommt Leben und Gliederung in



Fig. 269. Barbarafirche zu Ruttenberg.

die sonst toten Massen. Außer den Portalwänden erfreuen sich namentlich die hohen Giebel des reichften Schmuckes (Fig. 273).

Bon allen Landschaftstilen besitzt ber Backsteinbau bas weiteste Geltungsgebiet. herricht in der Mark Brandenburg, wo zuerst während der Regierung Karls IV. und dann wieder im 15. Jahrhunderte zahlreiche ftattliche Kirchen (Brandenburg a. d. Havel, Stendal, Brenglau, Tangermunde n. a.) emporitiegen; er ift in Bommern und Medlenburg (Doberan,

Rostock) heimisch, und nimmt namentlich in den Hansattädten (Lübeck, Danzig) und im preußischen Ordenslande (Thorn, Frauenburg) einen glänzenden Ausschwung. Bei aller Verwandtschaft unterseinander zeigen doch die Verke je nach der Bestimmung (Alosters, Pfarrs oder Ordenskirche),

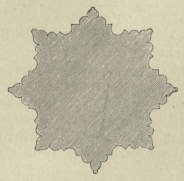


Fig. 270. Grundriß eines Pfeilers der Jakobifirche zu Rostock.



Fig. 271. Fries von der Dominikanerkirche zu Krakau.

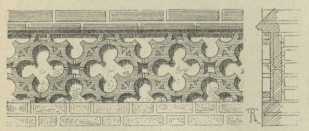


Fig. 272. Fries vom Kroepelinerthor in Noftock.

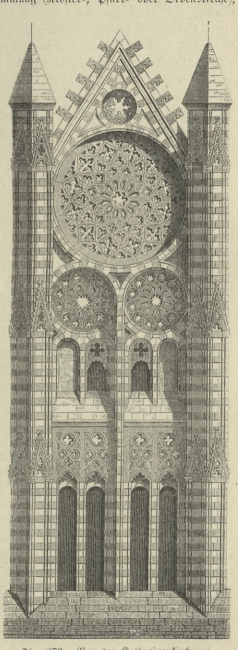


Fig. 273. Von der Katharinenfirche zu Brandenburg. (Rach Adler.)

nach der landschaftlichen Ueberlieferung, nach der Schule des Meisters besondere, sie untersicheidende Merkmale. In der Mark werden Hausteinsvernen am häufigsten und glücklichsten in der Ziegeldekoration nachgebildet. Die Kirchen des Deutschen Ordens lassen an einzelnen

Bügen merfen, daß der Orden zuerft im Oriente und in Italien fich niedergelaffen hatte. Der plaftifche Inschriftenfries in ber Jafobifirche zu Thorn, ein anderer Inschriftenfries, aus farbigen Thouplatten bergeftellt, im Franenburger Dome weisen auf fizilijchen, weiter arabijchen Ginflug bin, ebenjo haben bie Doppelarfaben in ben Sofen ber Orbensichlöffer (Seilsberg) einen fühlichen Ursprung. Bestimmend wirft auch das Muster einer besonders angesehenen Rirche. Solches gilt 3. B. von ber feit 1276 im Ban begriffenen Marienfirche gu Lübech (Fig. 274). Wie die niedrigen Seitenschiffe, der Chorumgang und die Chorfapellen zeigen, hält fie noch im Grundrig an dem zuerft in Frankreich durchgeführten Kathedralinftem fest. Die Behandlung der Dienste, der Streben und insbesondere der Turme offenbart aber ichon die flare, folgerichtige Ginfachheit, welche die Backfteinbauten des deutschen Rordens auszeichnet. Die Marienfirche wurde nicht blog ber Stolf der Stadt, sondern auch das Muster, nach welchem fich die Baumeifter der deutschen Ruftenlande bildeten. Und felbft mo fie nicht als Borbild diente, hat die zwingende natur des Materiales, dann in weiterer Linie die Gemeinschaft der Un= ichauungen. Sitten und Interessen einen Bug ber Berwandtschaft in die Sprache der Kunft gebracht. Wenn man fich den alten Sanfestädten näbert, begrüßen die gewaltigen Kirchen mit ihren hochragenden Türmen das Auge wie die riefigen Orlogichiffe, auf welchen die Sanfafahrer fich die nordische Welt tributpflichtig machten und ihren Städten Reichtum guführten. Ueberall und immer bringen bier die Bauten die Erinnerung an die Burgeln des Lebens und der Wohlfahrt der Ruftenstädte nabe. Wie der Beriftand der Bewohner wenige, aber fest und flar geschaute Biele versolgt, so bewegt sich auch ihre Phantasie und ihr Formensinn sicher und fraftig in bestimmten Richtungen. Der Stilwechsel kommt auf bem Gebiete bes nordbeutschen Backfteinbaues weniger in Betracht als anderwärts. Die gotischen Werke nehmen mannigfache romanische Glemente berüber, Buge bes gotischen Stiles vererben fich auch auf die Schöpfungen bes 16. und 17. Jahrhunderts, welche man gemeinhin als Produfte der Rengiffance bezeichnet. Ebenjo vermijchen fich öfter als jonft die Grenzen firchlicher und profaner Architeftur; die lettere tritt mehr in den Bordergrund und wetteifert an Tuchtigfeit und Bedeutung mit den firchlichen Anlagen.

Es verlohnt fich wohl der Mühe, auf den Gang der gotischen Architektur auf deutschem Boden gurudgubliden. Der Rudblick ift gleichzeitig auch ein Ausblick in die Bufunft. Als die Gotif in Deutschland berrichend auftrat, hatte ihre Entwickelung bereits ben Sobepunkt erreicht. Gine Beiterbildung in formaler Sinficht, welche zugleich einen Fortichritt bedeutet hatte, erichien unmöglich. Die deutschen Baumeister faßten daber gleich vom Anfange an die gotische Auchiktur als ein Ganges auf, standen ihr objektiv fühl, ruhig erwägend und berechnend gegenüber. Mit mathematischer Strenge gieht ber Rölner Dombaumeister die Folgerungen aus der gegebenen Grundgabl, rudfichtslos halt er an ber vertifalen Richtung fest, nachdem er einmal biefe als bie Sauptregel des Stiles erfannt hat. Diefes Berhältnis fonnte natürlich auf Die Dauer nicht bestehen. Rlangen doch auch in der Gotif einzelne Saiten der deutschen Phantafie ftark und lebendig wieder. Als nach Berlauf von zwei bis drei Menschenaltern, die neue Bauweise in immer weitere Kreise vordrang, begann mit ihr eine denkwürdige Umwandlung. Das Bürgertum, ber einzige lebengvoll fraftige Stand im späteren beutschen Mittelalter, nahm nicht allein äußerlich die Pflege ber Architeftur in feine Sande, fondern verlieh ihr auch folche Formen, welche seinen Anschauungen und Empfindungen entsprachen. Das war die Zeit, in welcher auch ber Baubetrieb, den herrichenden Zunftsitten gemäß, eine genauere Regelung erhielt, die bis dahin vereinzelten Berkstätten oder Bauhütten sich (1459 in Regensburg) eine gemeinsame

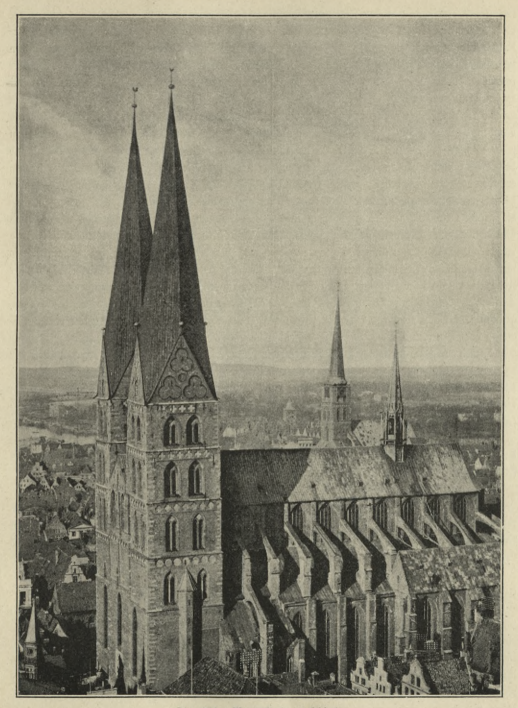


Fig. 274. Marienfirche zu Lübecf. (Nach einer photogr. Aufnahme von J. Nöhring in Lübeck.)

Ordnung setzten, die Zeit, in welcher die einfachen mathematischen Gesetze der gotischen Konstruktion in mechanische Formeln, für jeden Zunftgenossen leicht zu merken, übertragen wurden

(Matthias Roriter, von der Fialengerechtigfeit 1486). Grundriß und Aufriß andern im 14. und namentlich im 15. Jahrhunderte ihre Gestalt. Die früher jo reiche Choranlage verfümmert und nähert fich wieder der einsachen Apsis; die Dienste werden als unmittelbare Stügen der Gewölberippen aufgefaßt, verlaufen unmittelbar (ohne Kapital) in die Rippen oder verichwinden vollständig, indem vieledige Pfeiler an Stelle der Bundelpfeiler treten. Da Die Hallenform vorherricht, jo fallen die Strebebogen fort, und felbit die Strebepfeiler erhalten nur eine notdürftige Gliederung. Gin bis jum Rüchternen verständiger, vorwiegend auf das Notwendige und Ginfache gerichteter Sinn prägt fich in den fonftruftiven Teilen aus. Tropbem fehlt es nicht an reichem Schmucke. Nur tritt Diefer felbständiger auf. Die fonftruftiven und deforativen Teile hangen nur loder gujammen. Gingelne Stellen bes Werfes werden berausgehoben und an biefen ber Schmud gehäuft, 3. B. an den Giebeln, an Eingängen, welche aber bäufig an ben Langfeiten angebracht werben, an angebauten Rapellen u. j. w. Sier zeigt fich Die "jubtile" Arbeit der Steinmegen in ihrem vollen Glange, hier fand die Freude des gunftigen Bürgertums und der bald prunkenden, bald zierlichen, ftets handwerklich tüchtigen Ginzelleiftung reiches Genüge. Der Mangel an Harmonie wurde bei ber Berstellung solcher Schauftude fo wenig empfunden, wie bei den übermäßig steilen Rirchenschiffen und der laftenden Sohe der Kirchtürme. Auch im Innern der Kirchen sorgten mannigsache Bierwerfe und gablreiche plastische Denfmäler bafür, daß der Gindrud des Rahlen, welchen die nüchterne Ronftruftion erregte, gründlich verwischt wurde. Wer die Kirche des 15. Jahrhunders betrat, mit ihren verhältnismäßig hellen, geräumigen Sallen, mit dem nicht icharf abgesonderten Chore, wodurch der Priester der Gemeinde genähert wurde, mit den vielen sprechenden Erinnerungen an die Familien der Mitburger, empfand nicht mehr ben geheinnisvollen Schauer, welchen die alteren Dome einflößten, fühlte fich aber leichter heimisch und zu ernsten auferbaulichen Gedanken, zu einem mehr unmittelbaren Berfehre mit Gott geweckt. Go wurden die geistigen Strömungen des nächst= folgenden Zeitalters vorbereitet und namentlich die Keime zu der eigentümlichen Phantafierichtung und Kunftweise gelegt, welche im 16. Jahrhundert fich offene Bahn brach. Es blieb auch in beiden Jahrhunderten die Runftpflege an dieselben Stätten, die Reichsftädte in Schwaben und Franken und die Sansastädte im Norden, vorzugsweise gebunden.

Der vornehmste und wichtigste Gegenstand mittelalterlicher Bauthätigkeit ist die Kirche. Doch wird namentlich in der gotischen Periode auch die Prosanarchitektur eisrig gepslegt. Man empfängt erst dann das richtige Bild vom Bauleben im Mittelalter, wenn man nebst den Kirchen auch die Klöster und Burgen, die Rathäuser und Junsthäuser, die Stadtthore und Stadttürme zur Betrachtung heranzieht.

Das goldene Zeitalter des Klosterbaues war vorüber, als der gotische Stil auffam. Die seit dem 13. Jahrhundert in den Städten errichteten Klöster der Bettels und Predigermönche (Franziskaner, Dominikaner) haben selten eine künstlerische Bedeutung. Anders verhält es sich mit den Abteien der älteren grundbesitsenden Orden, der Benediktiner und Cisterzienser, welche vom 10. bis in das 12. Jahrhundert so zahlreich errichtet wurden. Diese Klöster, ursprünglich in der Beise der Königshöse angelegt, umspannen eine große Bodenstäche, bargen innerhalb ihrer Mauern mannigsache Häuser, Höse, Gärten, kurz alles, was eine größere Gemeinde zur Notdurst und zur bequemeren Ausstattung des Lebens bedars; sie sind dem Kern städtischer Anslagen vergleichbar und enthalten regelmäßig auch einzelne künstlerisch geschmückte Käume. Das Kloster, in der Regel an der Südseite der Kirche angelegt, stößt mit der letzteren unmittelbar zusammen. Den Mittelpunkt des Baues bildete der Klosterhos, ost mit einem Brunnen geschmückt von Arkaden, den Kreuzgängen, umgeben, an welche sich die inneren Klosterräume, das Kapitelhaus oder die Beratungsstube, die Wohns und Schlassäle (Dormitorium), der Speisesaal (Resektorium)

anschlossen. Im weiteren Umkreise erhoben sich, gleichsam Duartiere oder Viertel bildend, die Gebäude, welche ökonomischen Zwecken und dem Handwerksbetriebe dienten; weiter die Schule, das Krankenhaus und die Wohnung des Abtes, welcher wegen seiner zahlreichen weltlichen Beziehungen außerhalb der engeren Klausur seinen Sit ausschlug. Im Lause der Jahrhunderte sind die

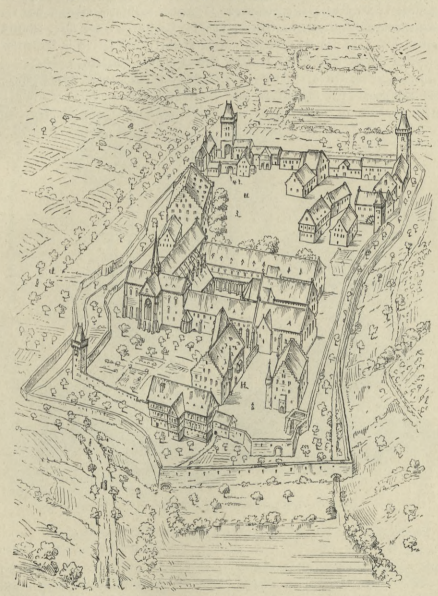
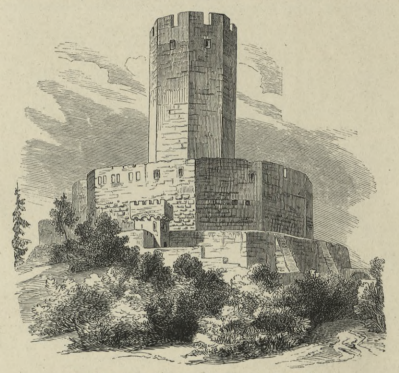


Fig. 275. Abtei Maulbronn aus der Bogelperfpektive.

alten Klosterbauten teils ganz zerstört, teils (in den katholisch gebliebenen Ländern) durch neue Anlagen ersest worden, so daß sich nur wenige Klöster unversehrt bis auf unsere Tage erhalten haben. Bon dem umfassenden, durch das scharfsinnig erdachte System seiner Wasserleitungen berühmten Kloster, welches sich an die Kathedrale von Canterbury anlehnte, giebt uns nur ein Plan aus dem 12. Jahrhundert Kunde. Kapitelhäuser im spätgotischen Stile (Salisbury,

Lincoln u. a.) bieten uns fast allein eine Unschauung von der reichen Kunftpflege in englischen Domftiften. Rur durch alte Unfichten erfahren wir Räheres über die glänzenden Alosteranlagen ber Cluniagenser und Cifterzienser in Frankreich. Auf beutschem Boben burfen wir wenigstens noch mehrfach alte Kreuggänge mit reicher fünftlerischer Ausstatung (Beiligenfreuz bei Wien, Liebfrauenfirche in Magdeburg u. a.) bewundern. Ziemlich vollständig erhalten und als Beifpiele mittelalterlicher Alofteranlagen lehrreich find die Baulichkeiten ber Abtei Maulbronn in Schwaben (Fig. 275) und ber Cifterzienserflöfter Pelplin und Oliva in Beftpreugen, an welchen letzteren fich der Ginfluß des Deutschen Ordens deutlich offenbart.

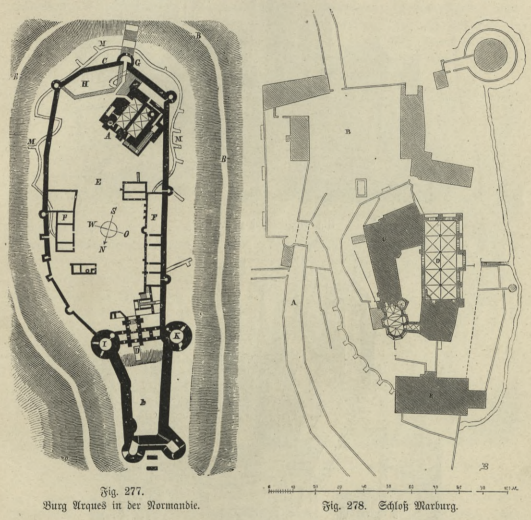
Die mittelalterliche Burg, in vielen Landschaften auf das römische Raftell zurückgebend, befitt als Mittelpunkt den Bergfried oder Donjon, den bald viereckigen, bald runden Hauptturm. Er dient den Burgbewohnern als Citadelle, als letter und sicherster Berteidigungs-



Sig. 276. Burg Steinsberg bei Ginsheim in der Pfalg.

Ausschließlich auf die Sicherheit ift der Bau des Bergfrieds berechnet. Daber wird der Eingang hoch oben über der Erde angelegt, und werden die einzelnen Räume und Stochwerfe oft von einander völlig abgetrennt, jo daß fie felbständige Berteidigungssyfteme bilden. Ginen reichen fünftlerischen Schmud dursen wir bei diesen ausschließlich friegerischen Zwecken dienenden Werken nicht erwarten. Klagt doch noch im 16. Jahrhunderte Ulrich von Sutten über bie Enge und ben Schmut, über bas unbequeme und ungemütliche Leben in gewöhnlichen Ritterburgen. Gin Blid auf bas fog. Beibenfchlog in Steinsberg bei Ginsheim in der Pfalz (Fig. 276) genügt, um die Berechtigung diefer Rlage zu erkennen. Rahl wie ber Bergfried find auch die Umfassungem und Thorturme. Aur die Binnen und vorfragenden Bruftwehren unterbrechen die Mauermaffe. Selbst größer angelegte Burgen, wie 3. B. das im 11. Jahrhundert begonnene, im 15. durch ein Borwerf erweiterte Schloß

Arques in der Normandie, dessen Grundriß auf Grund älterer Pläne wiederhergestellt werden konnte (Fig. 277), waren doch wesentlich nur auf den Schutz der Besatzung und Abwehr der Feinde eingerichtet. Ein Thorbau (D) von zwei Rundtürmen flankiert, führt in Arques aus dem Vorwerke (L) in den Hof oder Zwinger, in welchem Wohn= und Wirtschaftsräume zerstreut liegen. Der Donjon (A) erhebt sich dicht an der Umsassmauer; er ist durch eine Mauer senkrecht geteilt, beherrscht den zweiten Eingang (G) und steht noch mit einem besetsigten Raume



(M) in Berbindung. Alle Einrichtungen waren so getroffen, daß die Berteidigung nur Schritt für Schritt zurückzuweichen brauchte.

Ganz langsam bricht sich das künstlerische Element bei dem Burgbau Bahn. Den Anfang machten das Königsschloß in Paris und die deutschen Kaiserpaläste. Dem Louvre verlieh erst König Karl V. (1361—1368) den Charakter einer fürstlichen Residenz, ohne aber an dem sesten Donjon aus der Zeit Philipp Augusts und den Mauertürmen zu rütteln. Er fügte nur glänzende Bauten im Hose hinzu. Frühzeitiger empfingen die deutschen Kaiserpaläste künstelerischen Schmuck. Freitreppen, mächtige Säle, welche fast die ganze Länge des Hauptbaues einnahmen, reiche Fenstergruppen, welche den Saal erhellen und durch zierliche Säulen und

Bogen gegliedert werden, fehlten in keinem berfelben. Leider ftehen von den Kaiferpaläften in Goslar (schon im 11. Jahrhundert begonnen) und Gelnhausen, von der Burg Heinrich bes



Fig. 279. Schloß zu Marburg.



Fig. 280. Haus des Jacques Coeur in Bourges.

Löwen in Braunschweig (Dankwarderode) nur einzelne Teile noch aufrecht oder sind in jüngster Zeit durch Neubauten ergänzt; nur die (vortrefflich restaurierte) Wartburg, wohl

vorwiegend dem Ende des 12. Jahrhunderts entstammend, bietet ein anschauliches Bild eines frühmittelalterlichen Fürstensitzes. Hatte man die Bergkuppe erstiegen, deren steiler Absall alle Umwallung überschiffig machte, und über die Zugbrücke den Thorturm durchschritten, so stand man in dem Vorhof, an dessen rechter Seite sich niedere Gesinderäume und Ställe (jest Rittershaus, Lutherzimmer, Dirnig) besanden. Mauer und Thor sperrten den Vorhof vom inneren Burghose ab. Der Bergsried war so gestellt, daß er den Eingang vom Vorhose her unbedingt beherrschte und zugleich das an ihn sich anschließende Landgrasenhaus (Palas) sicherte. Zum Landgrasenhause führte eine Freitreppe empor. Sin schmaler Gang, der nach dem Hose in lustigen Arkaden sich öffnet, schob sich zwischen die Gemächer und die Außenmauer. Unter den Gemächern ist namentlich der große Festsaal im obersten Stockwert bemerkenswert. Ein viers

ediger Turm in der Südecke schloß das Berteidigungsspiftem ab. Als Fürstensitz bestaß die Wartburg glänzende Wohnräume; Palas, Kemenate (Frauengemach) und Kapelle erfrenten sich reichen Schmuckes.

Selbst im 13. Jahrhundert nahmen vielfach, wie das Beispiel des Marburger Schloffes (Fig. 278 u. 279) lehrt, Kapelle und Saal den Sauptanteil an der fünft= lerischen Ausstattung vorweg und blieb es bei der losen Anhäufung mannigfacher Einzel= bauten innerhalb der weiten Ringmauern. Erit in den folgenden Menschenaltern, als fich der Sinn für Lebensgenuß in weiten Kreisen ausbreitete und die Freude am Luxus überall erstartte, gewann auch der Burgbau einen fünstlerisch reicheren, mehr geschlossenen Charafter. Von den siebzehn Schlöffern freilich, - fie hießen jest Botel -, welche der bauluftige Herzog Jean de Berry († 1416) errichtet haben foll und die fogar die Bewunderung der üppigen Herzöge von Burgund erregten, fonnen wir uns fein deutliches Bild mehr machen. Doch giebt das Saus des Schatmeifters Rarls VII.,



Fig. 281. Salle im Schloß zu Eltham.

des Jaques Coeur, in Bourges, aus der Mitte des 15. Jahrhunderts (Fig. 280), eine gute Vorstellung, wie sich der Nebergang vom Burgban zum Palastban allmählich vollzog. Der gewöldte Thorweg, mit der Napelle darüber, führte in einen viereckigen Hof, welcher ringsum von Arkaden und zusammenhängenden Bauten eingeschlossen wurde. Treppentürme springen vor, stattliche Giebel und Türme bringen Wechsel in die Fassaden, welche sich aber immer noch gegen den inneren Hof sehren. Sine stattliche Zahl mittelalterlicher Burgen und Schlösser steht noch in England ausrecht. Schon frühzeitig bildete hier die oft bis an das Dach reichende Halle den Mittelpunkt des ganzen Schlößbaues; frühzeitig wurde auch (13. Jahrhundert) die einsache Holzbecke in ein funstreiches Hängewerk (Fig. 281) verwandelt, wodurch die spätgotische Architektur geradezu ein nationales Gepräge empfing, das selbst im 16. Jahrhundert (Tudorstill) noch nicht vollständig verwischt wurde.

Weitaus das glänzendste Beispiel des mittelalterlichen Schloßbaues, die wuchtige Kraft des nordischen Werkes mit den traumhaften Reizen des Südens vereinigend, von einem halb mönchis

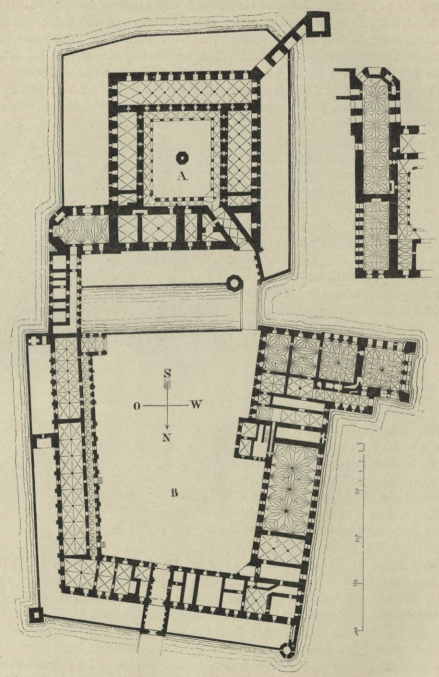


Fig. 282. Schloß Marienburg. Grundriß.

schen, halb ritterlichen Geschlecht bewohnt, ift das Schloß des Deutschen Ordens Marienburg in Westpreußen (Fig. 282). Nur der kleinere Teil der 1274 vom Landmeister Konrad von

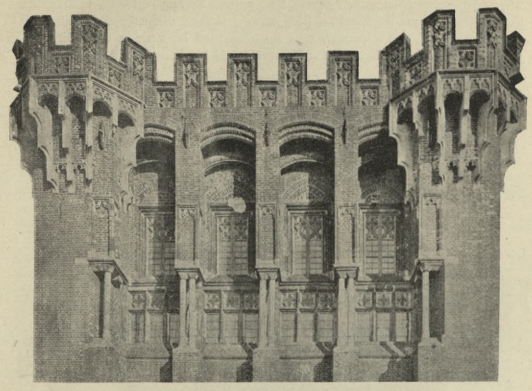


Fig. 283. Bom Hochmeistershause auf der Marienburg. (Nach einer Aufnahme der kgl. preuß, Meßbildanstalt.)



Fig. 284. Orbensremter ber Marienburg.

Thierberg begonnenen Anlage steht aufrecht, die sogenannte Vorburg liegt völlig in Trümmern. Das Hochschloß (A) und das Mitelschloß (B) sind in unsern Tagen einer umsassenden Restauration unterzogen worden. Den Mittelpunkt des Hochschlosses bildet der viereckige, von Arkaden umsschlossene Hos. Der nördliche, etwas vorspringende Flügel enthält im unteren Geschosse die



Fig. 285. Tuchhalle zu Ppern.

St. Annakapelle, im oberen die mit Sterngewölben eingedeckte Schloftirche und den Kapitelsaal, dessen Netzewölbe von drei schlanken Mittelpfeilern getragen wird (Tig. 282 rechts). Als Bauzeit dieser Teile in ihrer gegenwärtigen Geskalt muß die erste Hälfte des 14. Jahrhunderts gelten. Im Mittelschlosse einigt sich alle Pracht in der dem westlichen Flügel quer vorspringenden Wohnung des Hochmeisters (Tig. 283). Sie wurde wahrscheinlich unter Winrich von Kniprodes Herrschaft (1351—1382) erbaut. Der große wie der kleine Remter lassen das Fächergewölbe von

einer mittleren Granitsäule aussteigen. Im östlichen Flügel sagen die Wohnungen der Ritter. Der Konventsremter (Fig. 284) wird durch Spishogensensster erleuchtet und durch drei schlanke Granitsäulen geteilt, welche nach dem Muster des Kapitelsaales im Hochschlosse das palmenartig sich ausbreitende Gewölbe tragen. Die Baumeister dieses Wunderbaues sind undekannt, ebensowenig ist die Ibleitung der in der Marienburg herrschenden Gewölbesorm von einem bestimmten Vorbilde gelungen oder der Ursprung der wunderbar hochentwickelten Ziegelplastif nachgewiesen worden. Die Ziegel wurden nicht mechanisch gesormt, sondern in großen Blöcken lufttrocken wie Duadern mit seinen Meißeln bearbeitet und dann gebrannt. Auf diese Weise gewannen die Ornamente eine außerordentliche Feinheit und Schärfe.

Bei aller Bewunderung für die Marienburg und die ihr verwandten preußischen Schlösser (Thorn, Heilsberg, Marienwerder) müssen wir doch gestehen, daß nicht in ihnen, überhaupt nicht in den Burgbauten, sondern in der städtischen Architektur, in den Werken, welche das

zu Macht und Reichtum emporgestiegene Bürgertum ichuf, die profane Baufunft des späteren Mittelalters den fräftigften und wichtigften Ausdruck gefunden hat. Bur Kirche gesellen sich, ihr fünstlerisch eben= bürtig, namentlich im 15. Jahrhundert das Rat= und Zunfthaus, sowie die Kaufhalle. Schwere fon= struftive Aufgaben harren hier nicht der Lösung. Das Erdgeschoß öffnet sich gern mit spitbogigen Lauben gegen den Marktplat, den Oberftock nimmt vornehmlich ein großer Saal, gewölbt oder mit einer Holzbecke versehen, ein. Der deforativen Ur= chitektur bot fich dagegen ein reicher Wirkungsfreis. Bei den älteren Werfen werden insbesondere die Fenfter schmuckreich ausgeführt, die Fassadenwände zwischen den Fenstern durch Tabernakel belebt; bei den jüngeren Bauten heben sich die Giebel, die Erfer und Ectiurmchen stattlich heraus. Im Innern bleibt die Ausschmückung der Räume vorwiegend den Schwesterfünften, insbesondere der Holzstulptur, porbehalten. Sie wird häufig erft in der nächst=



Fig. 286. Rathaus zu Lübed.

folgenden Kunstperiode vollendet, ohne daß aber die Einheit darunter wesentlich litte; so nahe berühren sich auf diesem Gebiete die spätgotischen Formen und die der sogenannten Frührenaissance, so unmerklich gehen sie ineinander über. Der klassische Boden gotischer Rathäuser und Kaufhallen sind die flandrischen Städte. Hier boten der Halsische Roubel und Gewerbesleiß mehr als anderwärts reiche Mittel zur Errichtung der städte. Bauten; hier verlangte das im Kampse mit den Fürsten erstarkte tropige Selbstdewußtsein nach einem scharsen Ausdrucke der bürgerslichen Macht und Kraft. Die Rathäuser wurden mit Jinnen bewehrt und von einem hochsragenden Turme, dem Besson, überschattet. Als ältester Bau dieser Art gilt die 1304 vollendete Tuchhalle zu Ppern (Fig. 285), welcher sich die Kaushalle in Brügge mit ihrem riesigen Besson anschließt. Die berühmten Rathäuser zu Brüssel, Löwen (Fig. 287), Gent und Dudenarde danken dem 15. Fahrhundert den Ursprung.

Auch auf deutschem Boden stiegen im Laufe des 14. und 15. Jahrhunderts in allen Landsschaften Rathäuser in die Höhe. Die stattlichsten wurden in den norddeutschen Städten auf dem Gebiete des Backsteinbaues errichtet. Doch hat das gleiche Material die Baumeister nicht

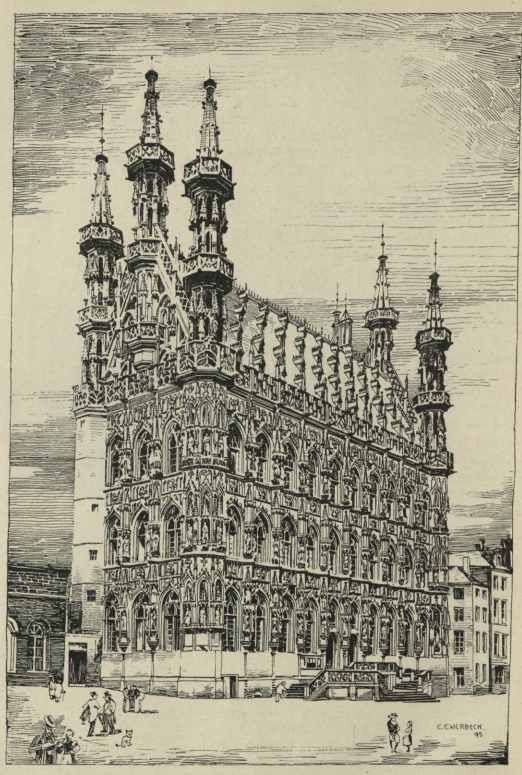
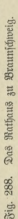
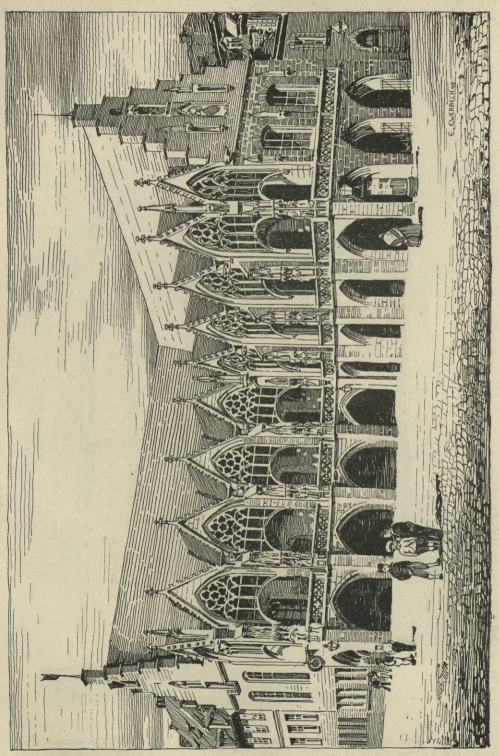


Fig. 287. Rathaus zu Löwen.





gehindert, besonders die Fassaden gar mannigfach zu gestalten. In Braunschweig (Fig. 288) springt dem Rathause eine Laube vor; die durchbrochenen Giebel mahnen noch an die großen

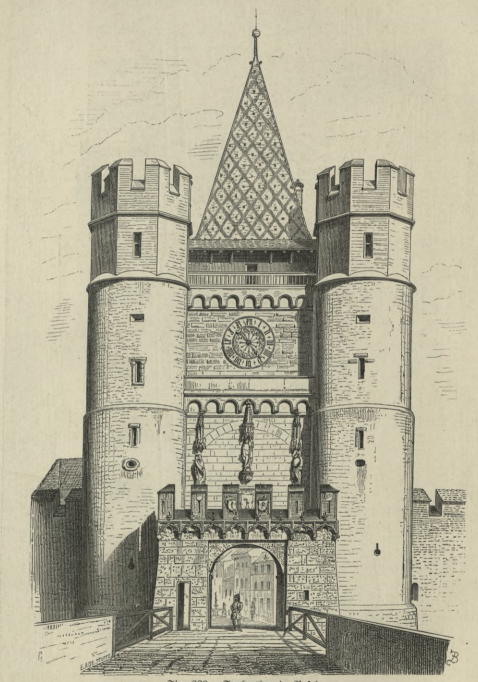


Fig. 289. Spalenthor in Bafel.

Domfenster. Der obere Abschluß des Rathauses zu Lübeck (Fig. 286), an welchem seit dem Ende des 14. Jahrhunderts gebaut wurde, empfing eine andere Form. Das Dach birgt sich



Fig. 290. Das Treptower Innenthor zu Neubrandenburg.

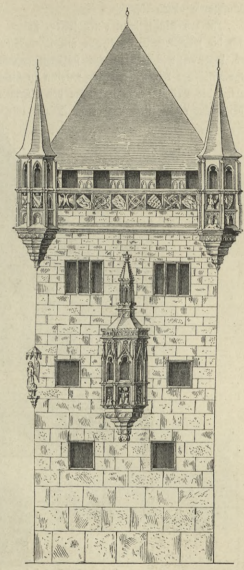


Fig. 291. Saus Naffau zu Rürnberg.

hinter hohen Giebelmauern, welche durch schlanke Türmchen gegliedert werden. Durch Bielfarbigkeit zeichnen sich die Rathäuser in der Mark Brandenburg aus, ganz im Geiste des Backsteinstiles, während das Breslauer Rathaus aus dem 15. Jahrhundert, einer schlesischen Sitte folgend, die Hausteinsormen

in Ziegeln nachzuahmen sich bemüht. Selbstverständlich fehlt es auch den süddeutschen Reichsstädten nicht an schmucken Rathäusern (Regensburg, Ueberlingen u. a.). Bemerkenswert erscheint auf schweizer Boden das Baseler Rathaus, dessen Fassade, im Ansange des 16. Jahrhunderts

errichtet, noch die gotischen Formen ausweist, aber doch in seiner Geschlossenheit die Nähe der Renaissance ahnen läßt.

Zu den Wahrzeichen einer freien, stolzen Stadt gehören, außer dem Nathause, vornehmlich auch die wuchtigen Stadtthore mit ihren Türmen. Der Turmbau hat offenbar die Phantasie des späteren Mittelalters am stärksten gepackt, ihr als die kühnste architektonische Leistung gegolten. In keinem Zeitalter wurden so viele Türme errichtet, wie in den letzten Jahrhunsderten des Mittelalters, in keinem den Türmen eine so begünstigte Stellung zugewiesen. Sie übersteigen nicht selten das rechte Maß, werden in der mannigsachsten Weise gegliedert und

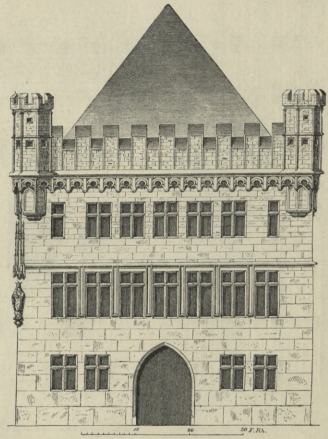


Fig. 292. Das fleinerne Saus zu Frankfurt a. M.

gefrönt, wo es angeht zum Schnucke der Bauten herangezogen. Die Thore und die Brücken boten reichen Anlaß, dieser Lieblingsneigung zu huldigen. Die alten Thortürme zu Köln aus dem 13. Jahrhundert haben noch den reinen Festungscharafter bewahrt, und auch im 15. Jahr-hunderte wird in einzelnen Fällen, z. B. dem Spalenthore in Basel (Spalon heißt Pfahlsunfriedung), trop reicherer Ausstatung (Fig. 289) das Festungsartige nicht völlig verwischt. Dagegen erscheint der ursprüngliche Berteidigungszweck in anderen zahlreichen Fällen, z. B. dem mächtigen Holstenhore zu Lübeck, 1477 aus verschiedenfarbig gebrannten Steinen errichtet, ziemlich vergessen. Die beiden hohen Turmstockwerke sind von Fenstern und Fensterblenden beinahe vollständig überzogen. In dem Gebiete des Backsteinbaues (Mark, Pommern, Mecklensburg) zeichnen sich die Stadtthore und Stadttürme durch Größe und Schmuck besonders aus

(Fig. 290). Bei den aus Duadern errichteten spätgotischen Türmen (Prag) dars man, um den allgemeinen malerischen Eindruck ungestört zu genießen, das gänzlich verwilderte Drnament nicht zu genau betrachten.

Bürgerhäuser haben sich aus der romanischen Periode nur in geringer Zahl erhalten (in Deutschland sind solche in Köln, Trier, Goslar noch vorhanden), im wesentlichen blieb aber Anlage und Einrichtung auch im späteren Mittelalter dieselbe. Im Gegensaße zum antiken Privats hause öffnet sich das mittelalterliche Haus gegen die Straße; der Hos, in dem antiken Leben der Mittelpunkt des Hauses, tritt entschieden zurück, er dient meistens nur wirtschaftlichen Zwecken und erscheint als Lichthof. Mit Vorliebe wird die Mannigfaltigkeit der Hauszwecke auch äußers



Fig. 293. Säusergruppe in Rostock.

lich ausgeprägt. Man verdeppelt die Eingänge; der eine führt unmittelbar in die Werkstätte oder die Wohnstube, der andere zu der häufig selbständig angelegten Wendeltreppe, in Weinsgegenden in den Keller. Die Anhäufung der Bewölkerung der Städte zwang die Einwohnersichaft, da die Bebauungsfläche begrenzt war, die Häuser hoch emporzuführen, die Enge der Straßen empfahl zahlreiche Fenster, welche möglichst dicht aneinandergefügt wurden. Ein Giebel krönt gewöhnlich das mehr tiefe als breite, durch den Hof in ein Vorders und Hinterhausgeteilte Bürgerhaus.

Nicht minder als die Mannigfaltigkeit der Landessitten übt die Verschiedenheit des Masteriales Einfluß auf die Bauform der Bürgerhäuser. Das Steinhaus hat seine Heimat vorsnehmlich in den romanischen Ländern. Südfranzösische Städte bieten noch zahlreiche Beispiele aus dem 14. Jahrhundert (Cahors, St. Antonin, Cordes u. a.). Weiter im Norden

werden sie nur vereinzelt angetroffen und regelmäßig als ausgezeichnete, hervorragende Werfe gepriesen. Bedeuteten doch im Flämischen die "steenen" geradezu burgartige Bauten. In der That erinnert häusig Gliederung und Schmuck an den Burgbau. Am "steinernen Hause" in



Fig. 294. Fachwerthaus am Marttplat zu Dinkelsbühl.

Frankfurt a. M., 1464 erbaut, verdecken Zinnen das Walmdach und treten den Ecken Türmchen vor (Fig. 292). Auch der Nassauer Hof in Nürnberg, gegenüber der Lorenzkirche, aus dem 14. Jahrhundert (Fig. 291), steigt turmartig in die Höhe. Doch deuten der Erker oder das Chörlein, in der Nürnberger Architektur so sehr beliebt, und noch mehr die Anordnung des Hofes und der inneren Räume den friedlich bürgerlichen Charakter des Hauses an.

Ein bequemeres Material für das bürgerliche Bohnhaus bot der Backstein, welcher daher auch im norddeutschen Tieflande vornehmlich bei Privatbauten verwendet wurde. Von solchen haben sich



Fig. 295. Die Ratsschenke zu Salberstadt.

noch zahlreiche glänzende Beispiele erhalten. Bielfarbiger Schmuck und insbesondere hohe, über das Dach hinaußragende Giebel (Fig. 293) zeichnen die Häuser vornehmer Bürger in Pommern, Mecklenburg, in den Hansakten aus. Immerhin bleibt auch im späteren Mittelalter das Fachwerkhaus der Haust bürgerlicher Wohnungen. Auf steinerner Unterlage liegen die Schwellen, welche die durch Riegel und schräge Streben verbundenen und versteisten Ständer

tragen (Fig. 294 n. 295). Die oberen Stockwerfe werden in Deutschland gewöhnlich vorkragend errichtet, wohl aus konstruktiven Gründen, weil die herausragenden Balken dem ungleichen Sehen und dem Einbiegen der Zwischenbalken entgegenwirken, dann aber auch aus Anhänglichkeit an die allgemein verbreitete Bausitte, welche die oberen Bauteile gern vorspringen ließ. Die Füllungen der Bände, aus Lehm oder Backsteinen, boten sich dem farbigen Schmucke, die Balkenköpfe, Schuthretter u. s. w. der plastischen Bearbeitung willig dar. So gewann das Fachwerkhaus die heitere, zierliche Gestalt, welche das dürstige Material ost völlig vergessen läßt. Es blieb noch im 17. Jahrhundert im Gebrauche, änderte dis dahin seine Grundsorm nicht wesentlich, nachdem im 14. Jahrhundert die wichtige Neuerung, die Fassade mit dem spihen Giebel (an Stelle des Balmdaches) abzuschließen, siegreich durchgedrungen war.



Fig. 296. Relief vom Portal der Rirche zu Bezelan.

## b. Bildnerei und Malerei.

Welchen Einfluß übte die Herrschaft des gotischen Bauftiles auf das Schickfal der Plastit und Malerei? Das Schwinden großer geschlossener Mauerstächen drängte notwendig die Bandmalerei in den Hintergrund; dagegen ersuhr die Steinskulptur durch den gewaltigen Statuenverbrauch an den Domen eine große äußere Förderung. Reichten doch kaum tausend Figuren
hin, um die vielen Portale, die Galerien, Strebepfeiler, Tabernakel einer einzigen großen Kathedrale vollständig zu schmücken. Die reiche Uebung der Skulptur verbürgt allerdings noch nicht
die innere Güte. Es liegt sogar die Gesahr nahe, daß, wie das Gedränge der Statuen die
Einzelwirkung der Gestalten lähmt, so die Verpssichtung zu rascher Arbeit die Vertiefung des
Künstlers in sein Werk hindert. Die Handsertigkeit bleibt jedenfalls dauernder Gewinn.

Nicht weniger wichtig erscheint die Erweiterung der Darstellungskreise. Mühsam hatte sich das Mittelalter in den Besitz eines geistigen Schaßes gebracht, von allen Seiten, mehr auf die Weite als auf die Tiese des Wissens bedacht, die Kenntnisse zusammengetragen. Jetzt begann es sie übersichtlich zu ordnen. Encyklopädische Schriften, Natur= und Geschichtsspiegel errangen große Beliedtheit und wurden volkstümlich. Diese Richtung spiegelt sich auch in den bildenden Künsten ab. Ganz abgesehen davon, daß ein breiterer Ton der Schilderung angeschlagen wird, vermehrt sich auch namhaft die Menge der Gegenstände. Zu den üblichen biblischen Scenen und Figuren treten noch zahlreiche Legenden, Tiersabeln, Kalenderbilder, Darstellungen der Wonatsbeschäftigungen, der Tugenden und Laster u. s. w. hinzu. Je näher die Gegenstände dem wirklichen Leben stehen, desto leichter gewinnt die volkstümliche Aufsassung, der Volkshumor Eingang, desto weiter tritt das tiessinnig symbolische Element zurück. Es bedurste aber längerer Zeit, ehe diese Richtung sich volkständig einbürgerte. Die nächste Aufgabe war, die plastischen und malerischen Formen mit dem architektonischen Stile in Einklang zu bringen. Die Lösung gelang; es bildete sich ein plastischer und malerischer Stile aus, welcher mit den Linien und

Formen der gotischen Baukunst in unmittelbarem Zusammenhange steht. Doch mußte insbesondere die wahre Natur der Plastik die Kosten des Einklanges tragen.

Als die gotische Architektur aufkam, hatte die Stulptur bereits eine längere Entwickelung hinter sich und strebte unverkennbar dem Ziele kräftiger, natürlicher Lebendigkeit entgegen. Bon dieser Richtung wurde sie nun durch den Anschluß an eine Bauweise, welche die nicht selten dis zur Eintönigkeit sesse Regel zum obersten Grundsatze erhebt, teilweise abgelenkt. Aeußere Nötigung führte zur Stilisserung der Gestalten, zur Unterordnung der ungebundenen Freiheit unter strenge architektonische Gesetze, ohne daß aber eine vollkommene Umwandlung der Phanstasie in der Richtung auf das Ideale stattgesunden hätte. Einzelne Züge lebensvoller Naturwahrheit mischen sich mit streng architektonischen Typen und schaffen so nicht die reine Natur, sondern eine natürliche Manier, nicht ein Ideal, sondern einen idealistischen Schein. Doch muß



Fig. 297. Bom Dom zu Chartres.

zugegeben werden, daß dieser Tadel nicht so sehr die französische als die deutsche gotische Stulptur (seit 1250) trisst. Die lettere besand sich in einer überaus schwierigen Lage. Die gotische Architektur kam nach Deutschland bereits vollkommen ausgebildet, nachdem auch die gotische Skulptur in Frankreich in ihrer Entwickelung den Höhepunkt erreicht hatte. Plöplich und unvermittelt trat an die deutschen Bildhauer die Forderung heran, Empsindung, Auge und Hand dem neuen Stile gemäß umzusormen. Es blied bei der äußerlichen Andequemung, und wie stets in dem Falle der Nachbildung eines schon vollendeten Stiles steigerte sich die Nachsahmung leicht zur Uebertreibung. Sin bessers Los hatten die französischen Bildhauer. Sie machten die Entwickelung der Gotik Schritt sür Schritt mit, lebten sich allmählich in die neuen Stilsormen ein und waren schon dadurch vor jeder Uebertreibung und schrossen Einseitisseit besser geschüßt. Nur in Frankreich hat die gotische Skulptur eine innere Geschichte; nur hier kann sie von ihrem Ansange, vom archaischen Stile, dis zu ihrer Vollendung versolgt werden. Auch sür die gotische Skulptur, wie für die gotische Architektur, gilt Frankreich mit Recht als das klassische Land.

Noch am Anfang des 12. Jahrhunderts war es mit der Steinschlehtur in Nordfrankreich schlecht bestellt. Selbst in der burgundischen Schule vermißt man den rechten plastischen Sinn. Das Bild Christi als Weltenrichter an dem Portale zu Bezelay z. B., mit dem Unterförper beinahe im Prosil, während Oberförper und Kopf geradeaus blicken, entbehrt der greisbaren Körperlichseit. Das Gewand legt sich nicht in natürliche Kalten, sondern

Fig. 298. Bon der Fassade der Kathedrale zu Chartres.

wird durch Spirallinien oder dichte Parallelstinien in den Flächen gebrochen (Fig. 296). Ein Bergleich mit dem Christus am Hauptsportale zu Chartres, hundert Jahre später ges



Fig. 299. Berkündigung, von der Kathedrale zu Amiens.

schaffen, lehrt uns nicht allein den großen Fortschritt in der Formenbehandlung, sondern auch den Weg und die Richtung, welchen die Steinsfulptur seitdem einschlug, kennen (Fig. 297). In der Bauhütte arbeiteten die Werkleute, welche die großen Duadern in seine Glieder verwandelten, mit Stab= und Maßwerk schmückten, und die Steinmetzen, welche Statuen und Reliefs meißel= ten, einträchtig nebeneinander. Sie gingen nach gleichen Regeln vor. Die erste und wichtigste war die Symmetrie. So lernten auch die Bildhauer zuerst ihre Gestalten, insbesondere die Geswänder symmetrisch zeichnen. Diese lassen die Formen des Leibes nicht durchscheinen, schmiegen sich nicht dem Körper an, sondern werden als eine selbständige Hülle behandelt, die Falten

ähnlich wie Kanneluren regelmäßig nebeneinander gelegt. In dieser Weise treten uns die ältesten Stulpturen an der Kathedrale von Chartres (Fig. 298) entgegen. Auch bei den jüngeren Stulpturen hier und in Amiens (13. Jahrhundert) beobachten wir noch häufig diese Strenge in der Zeichnung der Gewänder. Das Obergewand, gewöhnlich über eine Schulter geworsen, so daß der eine Arm frei bleibt und mit dem anderen der Gewandzipfel gesaßt wird, oder daß sich das Gewandende um den Arm heruntlegt und dann herabfällt, behält doch die enge Parallelfältelung bei (Fig. 299). Die Streckung der Figuren, im Anschluß an die vertikalen Linien der Architektur, steigert den Eindruck des Symmetrischen. Im Laufe der weiteren Entwickelung wurden die starren, geraden Linien dadurch wirksam gebrochen, daß der Körper in der Hüste leicht eingebogen und der Mantel schräg geworsen wurde, wodurch ein gefälliger Gegensaß zu den geraden Falten des Untergewandes entstand, zumal wenn die Hauptsalten des



Fig. 300. Bom Sauptportal der Kathedrale zu Rheims.

Unterfleides in langer Schleifung bis auf den Boden fiesen (Fig. 300). Eine strenge symmestrische Anlage wurde auch bei den Haaren und dem Barte beliebt. Ein im Privatbesitze in Wien befindlicher Evangelistenkopf (Fig. 301), ohne Zweisel dem 13. Jahrhundert und einer Pariser Kirche (Ste. Chapelle?) entstammend, enthüllt diesen stillstischen Zug mit besonderer Deutlichseit. Minder auffällig kehrt er an den meisten großen Statuen der srühgveischen Zeit wieder.

Mit einer solchen Zeichnung der Gewänder, der Haare und des Bartes hätten sich individuell aufgefaßte Köpfe schlecht vertragen. Nicht als ob die Künstler sich mit einer starren, ausdruckslosen Totenmaske begnügt hätten. Lebenskraft spricht fast aus jedem Antlig der Portalund Pfeilerfiguren. Ueber den allgemeinen Typus gehen sie aber doch nicht hinaus. Die größte Regelmäßigkeit waltet in den Abmessungen der einzelnen Gesichtsteile, gleichmäßig sind die Augen gebildet, sein der Mund gezogen. Es sehlt aber das unmittelbar Sprechende. Sie sind richtig gebaut, aber nur mäßig beseelt. Das gilt selbst von der berühmten Christusstatue am Hauptportale zu Amiens, welche vielleicht deshalb sich nicht dem Gedächtnisse des Bolkes einzuprägen vermochte und ohne Nachfolge in der Kunft blieb (Fig. 302).

Erst in der Zeit, als in der Haltung der Figuren und Modellierung der Gewänder der oben geschilderte Wechsel eintrat (nach 1250), wurde auch der Typus der Köpse verändert. Es

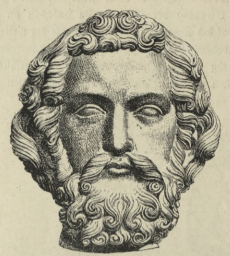


Fig. 301. Evangelistenkopi. Wien, Privatbesit. (Gazette des Beaux-Arts.)

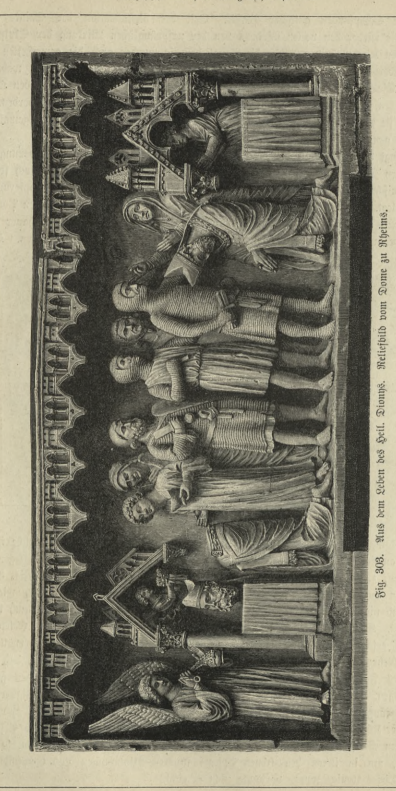
verlor sich die strenge Regelmäßigkeit der Umrisse, das Kinn wurde spitz gezogen, die Stirn niedriger, runder, die Nase weniger frästig gebildet, dem Gesichte ein lächelnder Zug aufgeprägt. Hier namentlich kommt die "natürliche Manier" an Stelle der naiven Lebenssülle zum Borschein. Denn dieser lächelnde Zug kehrt immer wieder, auch wenn er durch den Charakter der Figur nicht notwendig bedingt wird.

Diese Schilberung gilt vornehmlich von den unmittelbar mit architektonischen Werken verstundenen Steinskulpturen. Leider sind diese in der Revolutionszeit in ihrer großen Mehrzahl arg verstümmelt worden; bei ihrer Wiederherstellung in unserem Jahrhundert hat aber die Willkür oft genug gewaltet. Dieses und der ungünstige Aufstellungsort würden der Forschung



Fig. 302. Chriftusfigur vom Dom gu Umiens.

noch größere Schwierigkeiten bereiten, wenn nicht die umfassende Sammlung von Gipsabgüssen im Museum des Trocadero zu Paris eine eingehende Prüfung der einzelnen Figuren gestattete. Es gab im 13. Jahrhundert keine Kathedrale, kaum eine Kirche, die nicht in reichem Skulpturenschmucke prangte. Die Kathedralen von Chartres, Paris, Amiens, Bourges und namentlich Rheims müssen in erster Linie genannt werden. Unter den kleinen Kirchen besah die Sainte Chapelle auf der Pariser Insel aus der Zeit Ludwigs IX. an den Apostelstatuen



hervorragende Schöpfungen gotischer Plastif. Seit der Restauration der Sainte Chapelle empfangen wir wieder den vollen Eindruck von der ursprünglichen Wirkung der Skulpkurwerke in den inneren Kirchenräumen. Wie die Bauglieder, so wurden auch die gemeißelken Figuren mit Farbe überzogen und gewannen erst durch die polychrome Behandlung das wahre Leben (Taf. VI). Die Farbe diente nicht dem genügsamen Zwecke, die Formen zu heben und deutslicher zu machen, durch sie sollte vielmehr der volle Schein des Lebens geweckt werden. Reiche Muster, wie sie die modischen Prachtgewänder zeigten, wurden den Gewändern ausgemalt, Haare, Bart, Fleisch ganz naturalistisch wiedergegeben.

So dringt die Freude an der Natur und dem wirklichen Leben, den Forderungen einer architektonischen Stilisierung zum Troße, doch siegreich durch. Sie äußert sich noch freier, wo die architektonische Umgebung den Naum nicht einengt, der Komposition und Gruppierung keinen Zwang auserlegt. Es verdient hervorgehoben zu werden, daß selbst bei den großen Portal- und Fassadenfiguren, obschon sie durch Pfeiler und Säulen getrennt waren, die Bildhauer gern die Einzelgestalten auseinander bezogen, sie in einen gewissen Zusammenhang brachten. So stark



Fig. 304. Bom nördlichen Kreugarm der Rathedrale gu Rheims.

war die Erzählungsluft. Offen entfaltet sich die letztere in den Reliesbildern, welche über dem Thürsturze, an Friesen und anderwärts in den Kathedralen angebracht sind. Die legendarischen Schilderungen, z. B. die Scenen aus dem Leben des h. Dionys in Rheims (Fig. 303), die Darstellungen aus dem weltlichen Treiben geben die Vorgänge klar und deutlich wieder, die Personen sind nicht allein in die Tracht der Zeitgenossen gehüllt, sondern haben auch diesen die Züge entlehnt. Hier geht das Typische in das Porträtmäßige über, und auch die Gebärden und Bewegungen erscheinen der Wirklichkeit besser abgelauscht. Die kleinen Maßverhältnisse, in welche die Mehrzahl der Reliesbilder gebannt sind, tragen die Hauptschuld daran, daß die Entswickelung des Formensinnes stockte, die Gestalten die Durchbildung im einzelnen gewöhnlich vermissen lassen. Den kräftigen Anlauf zu einer solchen bekunden die nachten Figuren in den Bildern des jüngsten Gerichtes in Rheims und Bourges (Fig. 304 u. 305). Jur richtigen Zeichnung der Körper gesellt sich namentlich auf dem Rheimser Relief ein scharses Ersassen der mannigfachsten Stellungen und Bewegungen und eine genaue Wiedergabe derselben, so daß nur wenig sehlt, um in ihnen den treuen Spiegel innerer Stimmungen und Empsindungen zu erkennen. Dieses wenige wurde vorläusig nicht erreicht.

Die Stulptur des 14. Jahrhunderts hat ihre formale Fortbildung nicht so sehr auf dem Gebiete der monumentalen firchlichen Kunst, — da zeigt sie vielmehr eine bedenkliche Abschwächung in das Konventionelle und Gefünstelte — als im Gebiete der Grabdenkmäler ersahren. An den königslichen Grabbildern in St. Denis läßt sich der Gang der Entwickelung am bequemsten versolgen. Im 12. Jahrhundert hatte man sie aufzurichten begonnen (merowingische und karolingische Fürsten), seitdem den Gräberschmuck stetig sortgesett. Nur einen geringen Spielraum boten dem Formensinn des Künstlers die auf dem Sarkophagdeckel liegenden Statuen der Verstorbenen. Hier war die Haltung (im 14. Jahrhundert gewöhnlich über die Brust gefaltete Hände) durch die Tradistion vorgeschrieben, ebenso wie die Kleidung durch die gerade herrschende Tracht bestimmt war. In der sorgsältig genauen Wiedergabe der letzteren, in den lebensvolleren Gesichtszügen konnte der Bildhauer seine größere oder geringere Tüchtigkeit darthun. Eine freiere Bewegung, ein

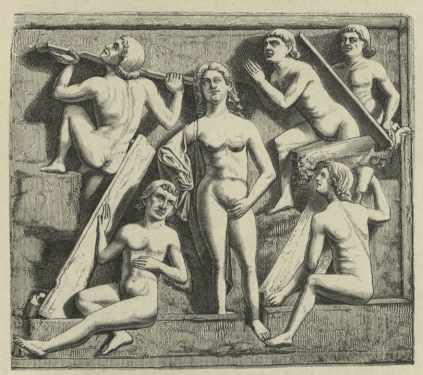


Fig. 305. Bon der Kathedrale zu Bourges.

fräftigeres Eingehen auf das wirkliche Leben gestatteten ihm die kleinen Figuren, welche die Seitenflächen des Sarkophages schmückten. Seitdem die Sitte (zweite Hälfte des 12. Jahrshunderts) aufkam, hier das Begrähnis der beigesetzen Persönlichkeit gleichsam nach dem Leben zu schildern, Leidtragende: Mönche, Frauen, Diener, in die Scene zu bringen, traten das Porsträtmäßige und außerdem eine derbere Ausdrucksweise mehr in den Vordergrund.

Die größte Aenderung im plastischen Stile tritt während der Regierung Charles V. um die Mitte des 14. Jahrhunderts ein, in derselben Zeit, in welcher auch die französische Miniaturmalerei einen großen Aufschwung nahm, mit dem französischen Hofe der burgundische in der Pflege aller Luguskünste wetteiserte, und die niederländische Kunst engere Beziehungen zur französischen gewann. Dem Einstusse der Niederlande dürste namentlich der Wechsel in den Maßverhältnissen, der Ersat der schlanken Figuren durch breitgedrungene zugeschrieben werden.

Fig. 306. Denkmal Philipps bes Kühnen in Dijon.

Das Zusammentreffen von französischen und niederländischen Künstlern in Dijon, am Hose der burgundischen Fürsten, weist schon darauf hin, daß von einer geschlossenen burgundischen Schule, die aus heimischen Burzeln emporwächst, füglich nicht gesprochen werden kann. Der Wille des Herzogs berief die Künstler aus verschiedenen Landschaften und wies ihnen die Thätigkeitskreise an. Als den besten unter den so berusenen Vildhauern müssen wir Claux Sluter (seit (1384) preisen, welchem das Denkmal Philipps des Kühnen (Fig. 306) und der Mosesbrunnen mit



Fig. 307. Der Mosesbrunnen. Museum zu Dijon. (Nach Gonse, l'art gotique.)

sechs Prophetenfiguren, ehemals im Hofe der Karthause, jetzt im Museum zu Dijon, angehört (Fig. 307). Weniger Moses, nach welchem der Brunnen benannt wird, als Jesajas und Daniel sind für den endlichen Sieg der derb realistischen Richtung charafteristisch. Sie müssen in ihrer vollständigen Bemalung den Eindruck keckster Lebendigkeit erregt haben.

Mit der französisch-niederländischen Kunstweise verglichen, tritt die deutsche Stulptur von der Mitte des 13. Jahrhunderts an in die zweite Linie zurück. Ihr sehlt die ruhige organische Entwickelung; sie schwiegt sich nicht langsam dem neuen Baustile an, überträgt nicht allmählich die künstlerischen Grundzüge des letzteren auf ihr Gebiet, sondern setzt gleich

voll ein und giebt sofort, frangofischen Muftern folgend, ben eigentumlichen Stil gotischer Blaftif in feiner gangen Stärfe wieder. Gute Beispiele bafur bieten die Stulpturen am Bortale und in ber Borhalle bes Freiburger Münfters, Die Statuen an ber Beftfaffabe bes Munfters gu Stragburg (Fig. 308), Die polychromierten Apostelftatuen im Rolner Domchore und die Statuen an der Faffade des Kölner Doms (Fig. 309). Gie fallen vorwiegend in das 14. Jahrhundert. Die Schweifung der Umriffe, die Ausbiegung der einen Süfte macht sich babei noch ftarfer als in gleichzeitigen französischen Werken bemerkbar. Sand



Fig. 308. Bom Strafburger Münfter.

in Sand damit geht die Zeichnung rundlicher kleiner Köpfe mit lächelndem Ausdrucke, überichlanker Körper, bunner Urme, magerer Beine. Das Barte und Bierliche, das Schwächliche und Schwankende steuern die Hauptzüge zur Schöpfung des Schönheitsideales bei. Man merkt ihnen wohl den Ursprung aus der Minnepoesie an; aber wie der Dichtergesang seine Frische und Wahrheit verloren hat, dem Konventionellen fich nähert oder in Uebertreibungen fich ergeht, jo haben auch die meisten plaftischen Gestalten bes 14. Jahrhunderts die Rraft und die Mannig= faltigfeit bes Ausbruckes eingebüßt, find eintonig, mehr geziert als zierlich geworben. Wenn fie in fleinem Magftabe ausgeführt find, verlieren die Figuren ihr fleinliches Befen. Den gahl=

reichen Elfenbeinreliefs, welche Kästchen, Kämme und anderes Geräte schmückten, läßt sich ein Hauch von Annut nicht absprechen (Fig. 310).

Auch in den Miniaturen aus dem Lebensfreise der Minnesanger ift der richtige Ton im



allgemeinen getroffen; die Sehnsucht und hingebende Liebe, die Freude an der Jagd und am Landleben, die verschiedenen Wagnisse der ritterlichen Sänger, sich die Huld der Frau zu sichern, werden wirksam wiedergegeben. Doch sehlt das individuelle Element, die Fähigkeit, die einzelnen Gestalten nach Charakter, nach persönlicher Natur zu sondern. Das Lob, welches diesen Bildern, z. B. den Miniaturen der Manessischen Liederhandschrift aus dem Anfange des 14. Jahrhunderts (Fig. 311) erteilt wird, sie besähen eine große kulturgeschichtliche Bedeutung, birgt mittelbar einen künstlerischen Tadel in sich. Die Unzulänglichkeit der Künstler wird namentlich in den Schilderungen ernster Ereignisse, z. B. der Männerkämpse, offenbar. Bei allem sleißigen Eiser,



Fig. 309. Bon der Bestfassade des Doms in Röln.

Fig. 310. Jagdscene. Elfenbeinrelief.

die Sinzelheiten, wie die Rüftungen, die Waffen u. s. w. richtig wiederzugeben, erscheint doch die Schilberung der Gesechte und Belagerungen in der "Romfahrt König Heinrichs VII." (Codex Balduini in Koblenz), aus der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts, weit von aller Wahrheit entfernt. Und der rheinische Maler war gewiß nicht der schlechteste unter seinen Genossen, hat die Miniaturen vielleicht zu dem Zwecke entworsen, daß sie als Vorlagen für Wandgemälde

dienen follten. Ift diese Bermutung richtig, so haben die Wandgemälbe im 14. Jahrhundert fich wenig von Teppichen unterschieden. Denn auf die Teppichtechnik erscheinen die Bilder berechnet, in ihrer Birfung den Teppichen nahe verwandt. Den Schlug, welcher daraus gezogen wird, daß die Wandmalerei feit ber Mitte bes 13. Jahrhunderts feine reiche Entwickelung erfahren hat, bestätigen die Thatsachen. Sie hat zwar allerorten eine reiche Pflege gefunden, blieb aber überall durch die ungunftigen Raumberhältniffe in ihrer freien Entfaltung gehemmt.



Fig. 311. Aus der Beidelberger (Manneffifchen) Lieder-Bandichrift.

Un ben Gewölben mußte fich die Romposition den dreieckigen Rappen einfügen, an den Wänden ichnürten die beliebten senfrechten Glieder, die spitbogigen Arfaden die Gruppen ein. Befte bleibt die namhafte Erweiterung der Darftellungsfreise. Die Bandgemälde in den Kirchen und Rapellen umfaffen die biblijchen Sauptereigniffe, fo 3. B. die Bilber an den Gewölbefelbern und Wänden der abgebrochenen Rapelle zu Ramersdorf bei Bonn (Fig. 312), oder ergählen ausführlich die Legenden von Beiligen, wie in Ronftang, in Dberminterthur in ber Schweig, Reuhaus in Böhmen u. a. Dagu treten noch in einzelnen Schlöffern (Sübtirol) Schilderungen aus der Seldenfage. In der fünftlerischen Sauptströmung bewegt fich die Wand-



Fig. 312. Mus der Rapelle zu Ramersdorf bei Bonn.

maserei nicht. Ersatz für sie bot die Glasmalerei, welcher auch die größere Gunft der Zeit sich zuwandte und die gotische Architektur den reichsten Wirkungskreis bot.

Die ältesten Nachrichten über den Verschluß der Fenster durch bunte, mit Mustern ober Figuren bemalte Gläser versetzt man gewöhnlich in die letzten Jahre des 10. Jahrhunderts, in welchen fast gleichzeitig buntes Glas mit Gemälden in der Klosterkirche zu Tegernsee und "Tenster mit (gemalten) Siftorien" in Rheims erwähnt werden. Doch fällt die Erfin= dung der Glasmalerei gewiß nicht erft in diese Zeit. Mosaifartig zu= sammengesette, farbige Gläser waren schon früher bekannt und selbst der Gebrauch figurlicher Darstellungen darf für die farolingische Beriode nicht unbedingt abgeleugnet werden. Wahrscheinlich nahm das Mittelalter ein halbvergeffenes Erbe des Altertums wieder in Befig. Noch im 11. Jahr= hundert liegt der Glasmalerei, wie die Fenster im Augsburger Dome (Fig. 313) zeigen, die Mosaitarbeit zu Grunde. Die einzelnen nach einer Borlage zurechtgeschnittenen Glasftude werden in Blei gefaßt und verbunden, die Zeichnung und die Schatten mit Silfe von eingebranntem Schwarzlot hergestellt. Allmählich hebt sich die Technif; die Bahl der Farben wird vermehrt und die Zeichnung verbessert. Den größten Fort= schritt bewirkte die Erfindung der Ueberfanggläser im 14. Jahrhundert. Die aneinander geschmolzenen verschieden gefärbten Glasplatten gestatteten, durch Herausschleifen des Ueberzuges auf einer Platte die Farben abzutönen oder Farbengegenfäße hervorzubringen.

Frankreich genoß schon im Mittelalter den Ruf, auf dem Gebiete der Glasmalerei alle anderen Länder zu überragen. In der That läßt sich kaum etwas vollendeteres denken als die Riesensenster der gotischen



Fig. 313. König David. Glasbild. Augsburger Dom. (Bucher.)

Dome, deren Glasgemälde durch Farbenglang und Farbenharmonie die höchste deforative Wirfung erzielen (Taf. VII). Zwei Kompositionsweisen waren in Nebung, die eine (ältere?),



welche einzelne große Figuren statuenähnlich nebeneinander zeichnet, und die andere, welche in Medaillons fleinere biblische ober legendarische Scenen im Zusammenhange schildert, beibe von teppichartigem Sintergrunde flar abgehoben. Aus der älteren Zeit genießen die Glasgemälde in den Kathedralen von Poitiers und in St. Denis, aus der späteren Periode jene in Chartres (Fig. 314) und Bourges den größten Ruhm. Bon den zahlreichen Werken in deutschen Kirchen verdienen aus dem 13. Jahrhundert und dem Anfange des 14. die Glassgemälde in der Kunibertskirche und im Domchore zu Köln (Fig. 315), im Straßburger Münster, in der Katharinenkirche zu Oppenheim, und, als Beweis der weiten Verbreitung



Fig. 315. Von den Fenstern im Chor des Kölner Doms.



Fig. 316. Fenfter aus Königsfelden. (Nach Rahn.)

der Blüte dieses Kunstzweiges, die Chorsenster in Bücken an der Weser besondere Erwähnung. Daß im Lause des 14. Jahrhunderts Deutschland die französischen Muster einholte, ja in Bezug auf reichere Farbenharmonie und prachtvolle architektonische Einrahmung sogar überbot, bekunden u. a. die prachtvollen els Fenster zu Königsfelden im Aargan (nach 1350, Fig. 316).

Die Glasmalerei ist die wahrhaftige und eigentliche gotische Malerei. Dhue die Boraussetzung des gotischen Baustiles bleibt ihre Entwickelung unverständlich. Die Austösung der Mauermassen in Glieder machte erst die großen Fenster möglich, das Maß- und Stadwerk der letzteren bot dem Maler die feste Grundlage für

die Anordnung seiner Bilder. Sobald die Herrschaft der gotischen Architektur zusammenbrach, verlor auch die Glasmalerei als Zweig der monumentalen Kunst ihr Daseinsrecht. Sie suchte und fand auch in der Renaissanceperiode einen anderen Wirkungskreis, welcher den errungenen technischen Fortschritt wohl benutzt, zum Teile noch weiter sördert, im Stile und in den Formen aber von der älteren Kunstweise vollkommen abweicht.

Während die Glasmalerei mit der gotischen Architektur auf das engste verknüpft ist, hat

ein Zweig der plastischen Kunst sich verhältnismäßig unabhängig von der letzteren erhalten. Die Grabskulptur kam zwar gleichsalls erst seit dem 13. Jahrhundert in die Höhe, als die Wertschätzung der einzelnen Persönlichseit sich steigerte, die selbstbewußten Bürger in den Kirchen auch Heiligtümer der Familien stifteten. Tropdem läßt dieser Zweig der Plastik sich von dem gotischen Baustile nicht so ausschließlich die Regel vorschreiben, wie die eigentliche kirchliche Stulptur. Am deutlichsten offenbart sich ihr selbständiger Entwickelungsgang in Deutschland.



Fig. 317. Ezechiel. Bon ber Frauenfirche in Nürnberg.

Der spätromanische Stil, beffen glänzenofte Schöpfungen in Naumburg nachgewiesen werden (S. 149), bleibt in den Grabstatuen beinahe bis zum Schlusse bes 13. Jahrhunderts in Rraft, allerdings nicht in den Rheinlanden, wo die Ab= hängigkeit von den Ginflüffen der Architektur nicht fo leicht abgeschüttelt werden fonnte, sondern in Seffen (Grabstein ber h. Gertrud, bes Grafen Solms in Altenberg an ber Lahn, Grabsteine in Marburg u. a.), Franken (Franen= rode) und Thüringen, so daß auf eine Fortdauer der Schule geschlossen werden kann. Auch im 14. Jahrhundert stehen auf dem Gebiete der Plastik die mittleren und öftlichen Land= schaften im Vordergrunde. Die Freude an der Wiedergabe der wirklichen Natur äußert sich hier völlig frei und mildert selbst bei firchlichen Stulpturen die gotische Manier. Die Prophetenstatuen 3. B. an der Frauenfirche in Rürnberg (Fig. 317) die Statue der h. Elisabeth in Marburg (Fig. 318) beuten ben Ausbug ber einen Sufte nur leise an. Noch offener spricht ein frischer Naturalismus aus den Grabstatuen. Nur muß der Blick nicht ausschließlich bei ben Grabstatuen vornehmer Herren (Fig. 319) verweilen, bei welchen die plumpe Rüstung, der schwere Amtsornat die Entfaltung des Formensinnes hemmt, sondern muß auch die Grabbenkmäler der Bürger und insbesondere der Frauen beachten. Die Mehrzahl derselben war überdies vollständig bemalt, wodurch der natürliche Eindruck noch erhöht wurde. (Grabmal Herzog Heinrichs IV. in der Breslauer Kreuzfirche, Grabmal des Chepaares Holzhausen im Frankfurter Dome 1371 u. a., Grabdenkmäler der Erzbischöfe im Mainzer Dome, wo fich überhaupt der Entwickelungsgang der deutschen Grabifulptur am bequemften verfolgen läßt u. a.).

Welcher Wert auf die würdige Herstellung der Grabmäler gelegt wurde, beweift auch die Sorgfalt in der Wahl des Materiales. Außer Sand- und Kalkstein, welche die Hilze

der Polychromie am stärksten begehrten, kam auch Marmor und Erz zur Verwendung. In Bronze gegossene Rundsiguren kommen allerdings selten (Konrad von Hochstaden im Kölner Dome u. a.) vor; desto häusiger stoßen wir auf Metallplatten, in welche die Zeichnung eingraviert wurde. Sie fanden namentlich in Norddeutschland (Lübeck) weite Verbreitung; doch waren sie auch in England, wo das Grabbild, aus Messing geschnitten, auf eine Steinplatte gelegt wurde, in Frankreich und in Flandern beliebt. In der letztgenannten Landschaft dürsten sie zuerst aufsgekommen sein.

Mag aber auch die Grabstulptur in Bezug auf Treue und äußere Wahrheit, auf unbefangene Natürlichkeit der Schilderung den anderen Kunstzweigen vorangehen: in dem einen Punkte, daß die technisch = tüchtige Ausführung den fünstlerischen Entwurf überwiegt, stimmt sie doch mit ihnen überein. Das Handwerk, im besten Sinne des Wortes gedacht, beherrscht nun einmal die ganze spätmittelalterliche Kunst im Norden und verleiht dem gotischen Stile sein



Fig. 318. Statue der hl. Elisabeth in der Elisabethkirche zu Marburg.



Fig. 319. Grabmal Günthers von Schwarzburg im Dom zu Frankfurt a. M.

besonderes Gepräge. So schiebt sich auch beim Bauwesen zwischen den Architekten und den gewöhnlichen Maurer der Steinmet in die Mitte, und seiner Thätigkeit danken die gotischen Dome in nicht geringem Maße ihre künstlerische Bedeutung. Das Uebergewicht des Handwerkes nimmt in der späteren Zeit der Gotik immer mehr zu, sodaß häusig die Grenzen zwischen Künstler und Kunsthandwerker sich verwischen. Nicht immer zum Vorteil der Kunst. Das organische

Berhältnis zwischen Konstruktion und dekorativen Formen, welches nur die reine Künstlerphantasie empfindet und versteht, wird gelockert, oft ganz zerstört. Das Schicksal des Maswerkes,

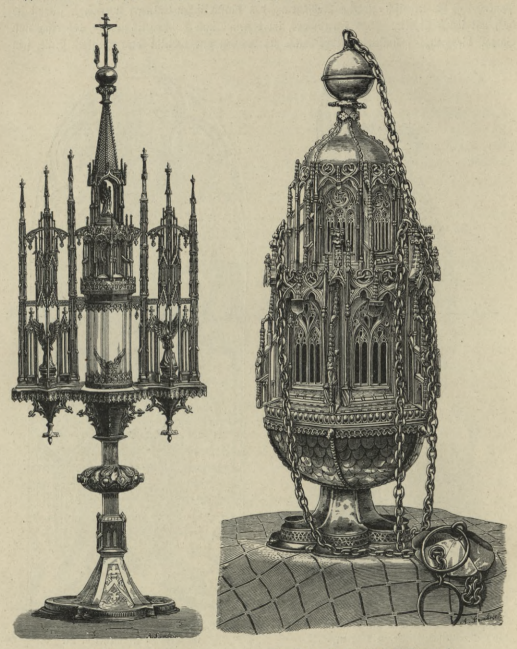


Fig. 320. Gotische Monstranz. Kirche zu Sedlitz.

Fig. 321. Spätgotisches Weihrauchfaß in Seitenstetten.

welches schließlich sich in krause Windungen verliert, die Verwandlung der Rundstäbe und Rippen in Astwerk dürfen als Zeugnisse angerusen werden. Ebenso schwindet über dem Eiser virtuoser Aussührung die erfinderische Kraft. Das Ornament zeigt einen geringen Wechsel, wiederholt fast schablonenhaft immer dieselben Muster; es werden die architektonischen Zierglieder aus ihrem Zusammenhange gerissen und unmittelbar und unbeschränkt auch dort angewendet, wo sie sich völlig zwecklos erweisen. Ein Blick auf die Monstranzen (Fig. 320) mit ihren Strebebogen, Fialen, Statuen unter Baldachinen, oder auf das Weihrauchgefäß (Fig. 321) mit seiner vollständigen Fensterarchitektur macht jede weitere Auseinandersetzung überstüssisse. Sobald



Fig. 322. Spätgotifcher Schnigaltar in ber Johannisfirche zu Bogen.

man die Frage beiseite läßt, ob konstruktive Glieder der Baukunst auch in der Gerätewelt rein dekorativ verwendet werden dürsen, sobald man sich auf den Handwerksboden stellt und die Gediegenheit der Arbeit prüft, hat man für die Mehrzahl der Werke nur Bewunderung bereit. Dieses gilt sowohl von den Schmiede= und Schlosserabeiten, wie von den Verken der Schreiner und insbesondere der Holzschniger. Gine reiche Wirksamkeit öffnet sich den Holzschnigern, als seit dem 14. Jahrhundert die Altarschreine und Flügelaltäre aufkamen. Ueber einem niedrigen Aufsahe

erhebt fich ein Schrein mit holggeschnigten, farbigen Figuren, beffen Flügel außen Malereien, innen in der Regel Reliefs zeigen, und der oben mit einer architektonischen Krönung abschließt (Fig. 322). Wahre Brachtwerfe dieser Gattung wurden im 15. Jahrhundert geschaffen und noch im 16. Jahrhundert häufig aufgestellt. Der Anteil tuchtiger Runftler bebt fie in einzelnen Fällen über ben durchschnittlichen Wert; in ihrer überwiegenden gahl bleiben sie aber bennoch nur Brodufte des Kunfthandwerfes, welches auf die Ausführung einen größeren Wert legt als auf die Erfindung, die Schönheit des Einzelnen ftarter betont als die Harmonie des Gangen. Dieses glänzende Hervortreten bes Runfthandwerkes am Schluffe bes nordifchen Mittelalters läßt an einen Kreislauf in der Entwickelung der nordischen Kunft denken. Wie am Anfange, so beherricht auch am Ende der Veriode das Kunfthandwert die gesamte fünftlerische Thätigkeit. Die hervorragende Stellung bes Runfthandwerfes in ber letten Beit ber Gotif ubte aber auch auf Die Runft der folgenden Beriode, besonders in Deutschland, einen gewichtigen Ginfluß. handwerke war es vorbehalten, die neuen (der italienischen Renaissance entlehnten) Formen auf bem beimischen Boden einzubürgern. Es hat diese Aufgabe nach besten Kräften gelöft, es founte fich aber bon der Gewöhnung an gotische Formen nicht vollständig lossagen und hat so dazu beigetragen, daß Anklänge an ben gotischen Stil noch lange in ber folgenden Runstperiode nachhallen.

## 3. Die mittelalterliche Runft in Italien.

(10.-13. Sahrhundert.)

Unter ganz anderen Lebensbedingungen als diesseits der Alpen entwickelte sich die mittelsalterliche Kunst in Italien. Die Trümmer der alten Welt lagen hoch und zwangen das neue Geschlecht zu langsamen Schritten. Der Ausban des mittelasterlichen Kulturreiches hatte hier mit größeren Schwierigkeiten zu kämpsen als im Norden. Die Kirche war in Italien nicht der ausschließliche Schöpser und Träger der Bildung, blieb vielmehr, namentlich in den frühern Jahrhunderten, im Kreise der Anschauungen und Interessen des Landes und Volkes eingeschlossen. Wie in der Kömerzeit, so war auch im Mittelaster das städtische Wesen vorherrschend. Die Städte aber, in welchen sich die Keste alter Gesittung am sebendigsteu erhalten hatten und von welchen der spätere geistige Ausschwang ausgehen sollte, bedurften längerer Sammlung, ehe sie diese Ausgade erfolgreich übernehmen konnten. Vorher mußte erst die Stammesmischung vollendet werden, mußten die trüben politischen Justände sich sehen, die nationale Natur sich klären. Italien als großes Kulturvolk fand sich erst im 12. Jahrhundert. Die Zeit die Kunst in Italien, wenn man von fremden Strömungen absieht, nicht so eiserig betrieben wie in Deutschland und Frankreich, wo das nationale Leben rascher den natürlichen Ausdruck gewann.

Am ödesten sieht es in Rom aus. Die altchristlichen Bauten auszubessern, da und dort neue Decken zu ziehen, Apsiden und Eingänge herzustellen, füllte vorwiegend die Bauthätigkeit dis zum 12. Fahrhundert aus. Selbst in dem seltenen Falle eines Neubaues (Haus des Pilatus oder Crescentius aus dem Anfange des 11. Jahrhunderts) begnügte man sich, die äußere Desoration aus alten Marmorfragmenten bunt zusammenzusetzen. Die unerschöpssliche Fülle an solchen Bruchstücken lockte zuerst zu künstlerischer Arbeit und gab Anlaß, zersägte Steinplatten zu zierlichen Mustern zu ordnen, Fußböden und Wände mit ihnen zu belegen. So kamen die später so berühmt gewordenen römischen "marmorarii" in die Höhe. Doch scheint es, als ob auch hier erst äußere Anregungen hinzutreten mußten, um diese Keime zur Blüte zu bringen.

Die Thätigkeit der römischen Marmorarbeiter beginnt erst im 12. Jahrhundert, während die Schöpfung ähnlicher Werke in Unteritalien bereits im 11. nachgewiesen werden kann.

Die Plünderung Roms durch Robert Guiscard 1084 bezeichnet den tiefsten Punkt des Berfalles der Stadt. Seitdem erwacht Rom und Mittelitalien langsam wieder zu künstlerischem Leben. Nur in den Küstenlandschaften, die durch politische Beziehungen und durch den Handel mit dem Orient verbunden waren, regte sich schon früher eine mannigsache Kunstthätigkeit. Mit ihnen

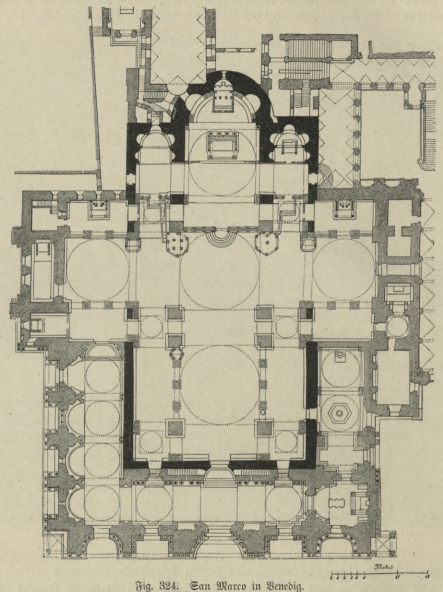


Fig. 323. San Marco in Benedig.

wetteiferten die Provinzen, in welchen eine stärkere befruchtende Volksmischung, wie in der Lombardei, stattgefunden hatte oder ein energischer, dabei von Frömmigkeit erfüllter Herrschers wille, wie in den normannischen Fürstentümern Süditaliens, waltete.

Ein geschlossener nationaler Stil konnte natürlich auf solchem Boden nicht entstehen. Die Landschaften, nach außen offen, ersahren auch äußere Einflüsse. Besonders anregend wirkten die Beziehungen zu Byzanz. Das berühmteste Beispiel byzantinischen Einslusses auf die italienische Architektur liesert die Kirche S. Marco in Benedig. (Fig. 323, 324.) Der ursprüngliche im 11. Jahrhundert errichtete Ziegelbau wurde im 13. Jahrhundert mit Marmor umkleidet und mit

Bruchftuden aus ben levantinischen Siegeszügen geschmückt. Die oberen Teile ber Fassabe fallen sogar erst in das 14. Jahrhundert. Die Grundform ist (gleich ursprünglich?) ein griechisches Kreuz, von Seitenschiffen und Borhallen umschlossen. Auf mächtigen Pfeilern und Rundbogen erheben fich fünf Ruppeln, die Form des Rreuges wiederholend. Zwischen den Bfeilern stehen



(Die bunfleren Teile bezeichnen bie ursprüngliche Anlage.)

Saulen, welche die Galerieen der Seitenschiffe tragen. Wie in der Konftruftion, so ift auch in ber Deforation: Marmorbelag, Mojaifmalerei, das Borbild der byzantinischen Kunft festgehalten.

Noch auf einem andern Punkte Italiens macht sich die Einwirkung der letzteren bemerbar. Die füditalischen Provinzen standen unter byzantinischer Herrschaft und unterhielten mit Konftantinopel einen lebhaften Berfehr. In Kalabrien und in der Terra d'Otranto wurde bis zum 13. Jahrhundert griechisch gesprochen, in den Kirchen der Gottesdienst nach griechischer Regel abgehalten. Zahlreiche Klöster der Basilianer erstanden auf süditalischen Boden, selbst die sogenannten Lauren, die byzantinischen Einsiedeleien, fanden hier (Rossanto, Tarent) eine heimische Stätte. Kein Bunder, daß auch die byzantinische Kunst hier teils Berbreitung, teils Nachsolge sindet. Es werden nicht nur Kunstwerse aus Byzanz eingesührt, wie z. B. Bronzethüren mit gravierter und dann mit Silberdraht oder Farbmasse belegter Zeichnung (in Amalfi, Salerno, Benedig u. a.), sondern auch an Ort und Stelle die Kunst nach byzantinischen Mustern, vielleicht von byzantinischen Arbeitern gepslegt und geübt. In abgelegenen Orten der Terra d'Otranto stößt man auf Reste von Wandgemälden aus dem 10. und 11. Jahrhundert, welche sowohl durch den Inhalt wie durch die Form der Darstellung den byzantinischen Ursprung verzaten (Carpignano, Soleto).

In der Architektur kam der byzantinische Einfluß nicht so vollständig zum Durchbruche. Nur wenige kleine Kirchen (Cattolica zu Stilo) zeigen den reinen spätbyzantinischen Stil. Sonst gewinnen blos einzelne byzantinische Elemente, wie Kuppeln, Emporen über den Seitenschiffen, Nebenabsiden, eine weitere Herrschaft. Der altheimische Basilikentypus ließ sich doch nicht ganz verwischen, tauchte vielmehr, wenn auch mannigsach abgeändert, immer wieder aus. Er gewann eine stärkere Geltung, als das Land politisch den Herrn wechselte, die Macht der byzantinischen Kaiser gebrochen wurde. Dem unteritalischen Volke war schon damals, wie in den späteren Weltaltern, keine ruhige Entwickelung beschieden. Unter den Kaisern des macedonischen Hauses war Unteritalien mit Byzanz am engsten verknüpft gewesen, während der Regierung Basilius II. (976 bis 1025) erschien es dauernd unterworsen. Wenige Jahrzehnte später wurde es eine Beute Kobert Guiscards und seiner normannischen Genossen (1071).

Durch die Normannen, die als eifrige Kirchenfreunde und bauluftige Leute auftraten, kamen einzelne neue Büge in die Architektur Unteritaliens, 3. B. die mit dem Kirchenkörper berbundenen Turme, die festgeschloffenen Taffaden, die Anlage eines Querichiffes u. a. Gine Fülle von Baugedanken, eine ftattliche Reihe von bekorativen Motiven wurden vom Schlusse bes 11. bis zum Anfange bes 13. Jahrhunderts verförpert. Es fehlt auch nicht an hervorragenden Denfmalern. Der Dom von Salerno (um 1080) übt in feiner ernft murbigen Einfachheit mit seinen antifen Saulen einen ähnlichen Gindruck wie eine altdriftliche Bafilita. Die weitläufige Rrupta, ein wahrer Caulenwald, unter bem reichgegliederten Dome ju Bari (feit 1034 begonnen), wirft wie ein Baubermärchen. Berwandte Empfindungen weckt der 1143 eingeweihte Dom in Trani, deffen Arppta fich in der ganzen Länge der Oberkirche ausdehnt. Ueberaus reich ift ber Fassabenschmuck ber Kathedrale zu Troja (1093-1119). Plastik und musivische Runft reichten sich die Sände, die Antike (Zahnschnitt, Gierstab), der Norden (Tiers gestalten) und der Orient (die Farbenwahl bei den musivischen Ornamenten) boten wechselweise Anregungen. Und so fonnte man noch über viele andere Bauwerke fich ruhmredig äußern, Gine ftetige zeitliche Entwickelung wird aber nicht mahrgenommen, ein einheitlicher Bautnpus nicht ausgebildet. Am ehesten spricht aus der Vorliebe für musivische Flachdekoration eine Sübitalien eigentumliche und hier weitverbreitete Richtung ber Phantafie. Richt allein die Faffaben, die Fußböden und Innenwände der Kirchen werden mit farbigen Marmorstreifen und farbigen aus Steinplatten geschnittenen Muftern verziert; auch die Chorschranfen, Diterferzenträger, Ranzeln (Salerno, Amalfi, Seffa, Ravello) empfangen reichen musivischen Schmuck, zeigen die einzelnen Flächen mit farbigen Mäanderfreisen, Rauten, Rosetten bedeckt. Diese Bierwerfe bilbeten offenbar ben Stolz ber Lanbichaft; an ihnen fehren bie fie preisenden Runftlerinschriften am häufigsten wieder. Doch durften auch dafür byzantinische und maurische, in Guditalien auch fonft nachweisbare Einflüffe maßgebend gewesen sein.

Der Gang der künstlerischen Dinge in Italien wurde durch die Normannenwerke in den stüdlichen Teilen der Halbinsel nicht bestimmt. Sie haben deshalb nur eine untergeordnete historische Bedeutung. Noch mehr den Charakter einer Episode, allerdings einer reizenden und die Phantasie förmlich bestrickenden, so daß sie sich nur ungern von ihnen abwendet, trägt die normannische Kunst auf Sizilien. Die ehemals römische Provinz unterstand seit dem 6. Jahr-



Fig. 325. Capella Palatina zu Palermo. Teil des Längendurchschnitts.

hundert einem byzantinischen Statthalter, im 9. Jahrhundert begannen die Araber von der afrikanischen Rüste ber die Er= oberung der Infel, in den beiden folgenden Jahrhunderten wurde fie ein Hauptsitz farazenischer Macht und Bildung. Den Arabern folgten in der Herrschaft die normannischen Fürsten, die aber zunächst an den überlieferten Zuftänden wenig rüttelten, mit der Ausübung der äußeren politischen Gewalt sich begnügten. Als offizielle Sprachen galten im 12. Jahr= hundert die lateinische, griechische, arabische und frangösische mit gleichem Rechte. Gine ähnliche Gleichberechtigung der verschiedenen Runstweisen offenbaren die sizilianischen Bauten aus der Normannenzeit, namentlich jene Palermos, welchen, was harmonische Bracht der Ausstattung betrifft, kaum ein anderes gleichzeitiges Werf Italiens zur Seite gestellt werben fann. Die Capella Balatina im Schloß in Palermo (1129 -1140) bildet eine dreischiffige Bafilika. Säulen, teilweise fanneliert, mit forin= tischen Kapitälen, durch Spigbogen ber= bunden, tragen die Oberwand des Mittel= schiffes, deffen Decke mit ben bekannten arabischen hölzernen Gewölbeteilchen auß= gesetzt ist. Eine Ruppel erhebt sich über dem Chore, der mit drei Apfiden ab= schließt. Die unteren Teile der Wände find mit Marmor belegt, die oberen mit Mosaiten geschmückt, das ganze Innere strahlt in farbigem, durch die kleinen

Fenster gedämpstem Glanze (Fig. 325). Als Schloßkapelle, eingeengt von den übrigen Schloßsteilen, entbehrt die Palatina einer glänzenden äußeren Architektur. Diese lernen wir um so besser (von dem vielsach umgebauten Dome abgesehen) an der Abteikirche von Monreale bei Palermo, einer Stiftung König Wilhelm II. (um 1170), schähen. Ginsach ist die Westseite gehalten, welcher ein Portifus, von zwei schweren Türmen begrenzt, vortritt. Gine um so reichere Dekoration hat die Chorseite (Fig. 326) auszuweisen. Unten Pilaster, oben Säulen auf hohem Sockel sind mit sich durchschneidendem Spisbogen geschlossen, die breiten Bogen

sowie die Füllungen dazwischen mit farbigen Mustern mosaitartig verziert. So spielt also auch hier, wie auf dem unteritalischen Festlande, die Flachdeforation eine große Rolle. Ginen

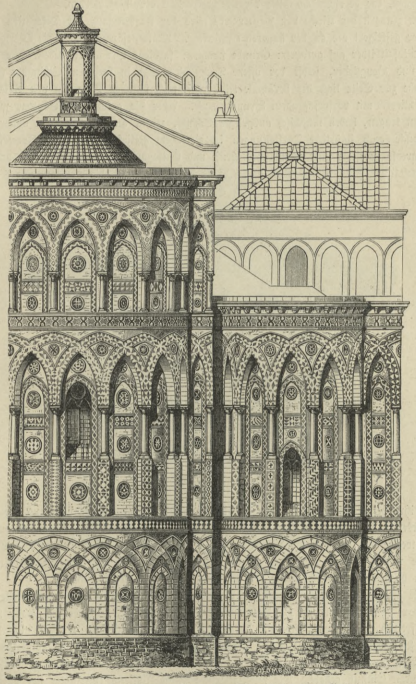


Fig. 326. Bom Dom zu Monreale. Choranficht. (Nach Boito.)

guten Beweis liefert dafür die Kirche S. Spirito (um 1170) auf dem Palermitaner Friedhose. Diese durch die sizilianische Besper berühmte Kirche zeigt im Innern einen auffallend Springer, Kunsgeschichte. II. nordischen Charafter, was sich aus der Herfunft ihres Stifters, eines Engländers, erflärt. Außen aber mußte doch, wenn auch nur in bescheidenem Maße, durch Farbenwechsel der Steinschichten, der herrschenden Sitte der Flachdekoration gehuldigt werden.

Im Innern der Kirche von Monreale wird der Farbenglanz der Dekoration natürlich noch mehr gesteigert als an der äußeren Architektur. Marmorsäulen tragen die Oberwände, an welchen Mosaikbilder auf goldenem Grunde strahlen, farbiges Ornament bedeckt alle kleineren Flächen und Bauglieder, selbst der offene Dachstuhl prangt in farbigem Schimmer (Taf. V). Der Kirche zur Seite liegt der berühmte Klosterhof, nach üblicher Sitte ein von Arkaden einsgesästes Viereck mit vorspringendem Brunnenhause. Aber die gekuppelten Säulen, welche die Spitzbogen tragen, haben musivisch ausgelegte Schäfte, zeigen an den Kapitälen außer reichem Blattschmucke auch sigürliche Darstellungen in zierlichem Relief (Fig. 327). Im Klosterhose von Monreale herrschte nicht mönchischer Ernst und Entsagung, sondern Lebenslust und wahrshaft orientalische Prachtliebe. Aus dem Orient holte überhaupt die normannische Kunst auf



Fig. 327. Rapital vom Rlofterhofe zu Monreale.

Sizilien ihre besten Anregungen, bald aus dem arabischen Kulturkreise, bald aus der byzantinischen Welt. Bon byzantinischen Künstlern sind auch die älteren Mosaikgemälde ausgesührt worden, welche die Kuppeln und Wände in der Palatina, in der kleinen Kirche Martorana, in Monreale und außerhalb Palermos in Cefalu bedeckten. Bei den jüngeren Vildern kommt schon ein heimisches oder wenigstens ein italienisches Element zur Geltung.

Die äfthetische Würdigung muß die Normannenkunst in Sizilien sehr hoch stellen. Pastermo war ohne Zweisel im 12. Jahrhundert die glänzendste, kunstreichste Stadt Italiens. Anders freilich lautet das historische Urteil. Die dortige Kunstblüte wurzelte im hösischen, nicht im Bolksboden. Sie fand daher, als die fürstliche Macht versiel, keine Nachsolge auf der Insel. Aber auch auf das Schicksal der italienischen Kunst hat die Normannenkunst keinen bestimmenden Einsluß gehabt. Die mittelalterliche Kunst Italiens entwickelte sich unter völlig verschiedenen Boraussezungen in ganz anderen Landschaften.

In schroffem Gegensate zu Sizilien, wo sich aus der vornormannischen Periode kaum ein Bauwerf erhalten hat, darf sich Oberitalien einer beinahe ununterbrochenen Baupflege

rühmen. Wenn auch nur in einzelnen Resten, kann die sombardische Architektur dis an die Grenze der altchristlichen Zeit zurückversolgt werden. Die Stetigkeit der Bauthätigkeit bewahrte das Land vor plötzlichen Neuerungen, führte zu einer ganz langsamen und allmählichen Entwickelung der Bauformen, weshalb bei chronologischen Bestimmungen mit Borsicht versahren werden muß, da das altertümliche Aussehen der Bauwerke über ihr Alter leicht täuscht. Die im ersten Fahrtausende beobachtete Borsiebe für Aundbauten hat sich noch im 11. Jahrhundert nicht völlig verloren. Nur durch Einzelheiten, wie z. B. die Kapitälbildung, unterscheiden sich diese Werke von älteren Anlagen. Auch die Sitte selbständiger Tauffirchen, in anderen Ländern früher

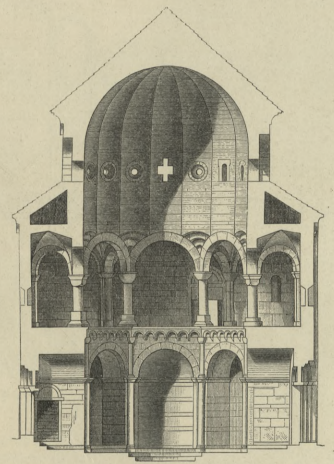


Fig. 328. Baptisterium von Arjago. Querschnitt. (Nach Dartein.)

schwindend, erhält sich hier, wie die Baptisterien zu Arsago (Fig. 328), Cremona, Parma (um 1180) zeigen, noch längere Zeit.

Unter den großen Kirchenbauten der Lombardei nimmt die Basilika des h. Ambrosius in Maisland (Fig. 329 u. 330) die erste Stelle in Anspruch. Der hohe Ruhm des Titelheiligen übertrug sich auf die Kirche, welche überdies durch Alter, Größe und reiche Ausstattung hervorragt. Ein von Arkaden umschlossener Borhof führt in das dreischiffige gewöldte Langhaus mit Emporen über den Seitenschiffen. Die Anlage eines Duerschiffes ist nicht vorgesehen; doch krönt eine achtseitige Kuppel das letzte Gewöldeseld, den Kaum, in welchem der Ciboriumalkar mit dem

tostbaren Antependium, einem Werfe des Goldschmiedes Wolvinus aus dem 9. Jahrhundert, prangt, wirksam hervorhebend. Von dem Baue aus dieser Frühzeit hat sich nur wenig erhalten. Doch ist bei dem Umbaue am Schlusse des 11. Jahrhunderts der alte Grundplan sestgehalten worden. Die größte Neuerung bestand in der Einwöldung des Mittelschiffes (Fig. 331). Sind die romanischen gewöldten Kirchen früher in Italien als im Norden heimisch geworden? Mit dieser Frage verbindet sich eine andere. Haben die Bogenfriese und die Zwerggalerieen, welche

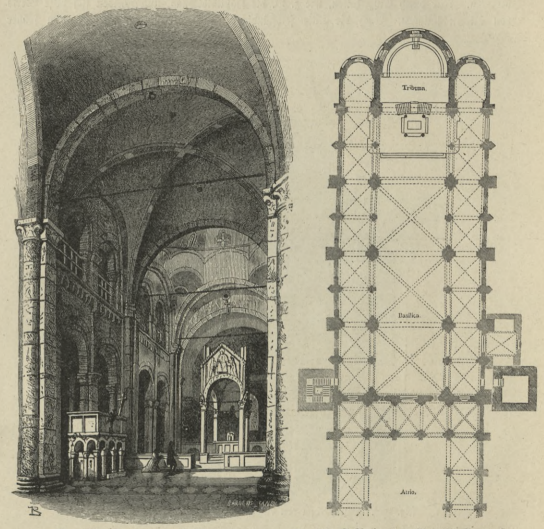


Fig. 329. S. Ambrogio in Mailand.

Fig. 330. S. Ambrogio in Mailand. Grundriß.

einen wesentlichen Schmuck oberitalienischer Fassaden bilden, in der Lombardei ihren Ursprung und wurden sie von hier nach Deutschland, insbesondere nach den Rheinlanden verpflanzt? Die Lösung des Zweisels steht noch aus. Manche Gründe sprechen für die selbständige Ersindung jener Motive auch im Norden. Dagegen erscheinen die Ansprücke auf die frühere Ausbildung des Gewölbebaues wohl begründet. Allerdings gilt dies nur für die lombardische Baugruppe. Außer S. Ambrogio in Mailand zählen S. Michele in Pavia, die Dome in Novara, Eremona, Parma, Ferrara, S. Pietro e Paolo in Bologna, alle noch im 11. Jahrs

hundert begonnen, aber erst im Laufe des solgenden vollendet, zu den bekanntesten Beispielen. Die Kirche S. Zeno in Berona, neben der Basilika des h. Ambrosius der hervorragendste Bau Oberitaliens, gleichfalls dem 11. Jahrhundert angehörig, entbehrt der Gewölbe. Obschon der Wechsel von Säulen und Pseilern und die von diesen quergeschlagenen Bogen auf die Absicht der Einwölbung hinweisen, blieb es dei dem offenen Sparrendache. Auch die Kirchen, welche lombardische Kolonisten im 11. Jahrhundert tief unten in Mittelitalien (Toscanella, Corneto) stisteten, haben zwar in vielen Einzelheiten, namentlich in der Ornamentik, die heimische Sitte beibehalten, aber auf den Gewölbebau verzichtet. War der Wangel an passendem Baustosse oder die Anbequemung an die in Mittelitalien herrschenden Baugewohnheiten der Grund?

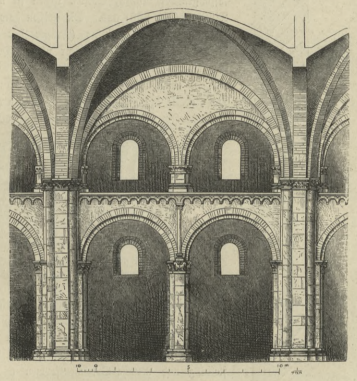


Fig. 331. S. Ambrogio in Mailand. Suftem.

Vom Norden wie vom Süden rückte im Lause des 11. Jahrhunderts die Kunstströmung den mittelitalienischen Landschaften immer näher. Es war doch eine entscheidende That, daß Abt Desiderius von Montecassino (1058—1087) zur Ausschmückung der neuen Kirche Künstler von Konstantinopel beries. Zwar beruht die Rede des Chronisten, ein halbes Jahrstausend hätten die Künste in Rom geruht, auf Nebertreibung. Sebenso salsch ist die Meinung, als ob von Montecassino der allgemeine Ausschwung der italienischen Kunst abzuleiten sei. Nur ein Zweig, die Mosaikmalerei, sowohl die Figurenmalerei wie die mehr ornamentale Kunst, aus Steinplatten oder Scheiben allerhand Muster zusammenzusetzen, wurde ausgestrischt. Aber gerade dadurch wirkte das Muster und die Schule von Montecassino belebend auf Rom. Hier war die Mosaikmalerei und Marmorschneiderei längst zu Hause, nur versallen und halbvergessen. Jest traten beide Kunstzweige wieder in den Vordergrund. Namentlich die römischen "Marsmorzei" gelangten im 12. und 13. Jahrhundert zu so großem Ansehn, daß sie auf ihren

Werken regelmäßig ihre römische Abstammung betonten und selbst in ferne Länder bis nach England berusen wurden. Die Kunst der Marmorarii vererbte sich vom Vater auf den Sohn.

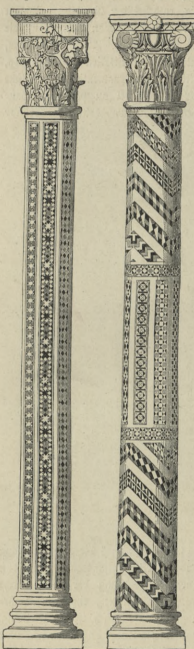


Fig. 332. Cosmaten = Säulen aus dem Kloster S. Paolo bei Rom.

Von allen Familien errang jene des Cosmas, eines Enkels des Marmorarius Laurentius (um 1110), den größten Ruhm; als Cosmatenarbeit werden daher gemeinshin alle die zahlreichen Zierwerke benannt, welche in Rom und in der Provinz vom Anfang des 12. (1106 ift das älteste dis jest bekannte Datum) dis zum 14. Jahrhundert geschaffen wurden. Bischossisse, Schranken, Ambonen, Einsissiungen der Altäre, Säulen legten sie mit musivischen Mustern (Fig. 333) aus. Sie griffen zuweilen auch auf das Gebiet der Skulptur (Träger der Osterkerze in S. Paolo) und der Architektur über. Doch trägt auch die letztere (Kloskerhöse im Lateran, in S. Paolo) vorwiegend einen dekorativen Charakter. Säulen (Fig. 332) und Gebälse der offenen Hallen empfingen reichen Mosaitsschmuck. Im Kreise der Marmorarii erwachte zuerst auch



Fig. 333. Mosaikornament. Cosmaten=Arbeit aus S. Lorenzo bei Rom.

wieder die Liebe zur Antike. Die Kapitäle und Gesimse meißelten sie nach antiken Mustern, ähnlich wie die gleichszeitigen römischen Mosaikmaler sich gern nach altchristelichen Vorsildern richteten, einzelne Gegenstände der Darstellung und manche Ornamentsormen aus altchristlichen Mosaiken wiederholten (S. Clemente). Sobald der Blick auf die Antike zurückgerichtet war, tauchte auch alsbald ein besseres Verständnis der Natur auf. Die römischen Mosaiksbilden Ansieden der Apsis von S. Maria in Trastevere, Apsis in S. Maria Maggiore u. a.) haben bereits mit dem alten, der mussivischen Malerei eigentümlichen Stile gebrochen und einer natürlicheren, lebendigeren Ausstalfung der Dinge sich genähert.

Das Bild der römischen Kunftthätigkeit erscheint nicht so seer, wie früher angenommen wurde. Denn

auch die Wandmalerei hatte seit dem 10. Jahrhundert Pflege gefunden. Die Beweise dafür liegen in der Unterkirche von S. Clemente und der Krypta von S. Lorenzo, in S. Urbano alla Caffarella, in S. Elia bei Nepi, in S. Sylvester in Tivoli u. a. vor. Die Haupt-

straße der italienischen Kunstentwickelung führt aber doch nicht über römisches Gebiet. Dazu waren die Zustände hier zu wenig geordnet, die Volkskraft zu wenig gehoben. Der histosrische Schutt lag zu hoch, um eine freie Bewegung zu gestatten. Von allen Landschaften Italiens bot Toskana allein die rechten Bedingungen zu einem stetigen Kunstleben, zu einem mächtigen Ausschwung der Phantasie. Die große Vergangenheit Italiens drückte die Geister nicht herab, erschien nur als ein fernes Ideal, welches in die Gegenwart hereinleuchtete. Das wirkliche Leben nahm alle Kräsie voll in Anspruch, im städtischen Gemeinwesen fand der Einszelne den Mittelpunkt seines Pflichtenkreises. Der Erwerbsinn war stark ausgebildet, ertötete aber doch nicht das Interesse Interessenen Beste, hinderte nur das Ausschweisen in das

Phantastische. Hier gewann die Kunst einen festen Boden und lag die Burgschaft für einen stetigen Fortschritt, na= mentlich in der Richtung auf Klarheit und lebendige Wahrheit. Es währte eine geraume Zeit, ehe aus dem Kreise wetteifernder Städte Florenz, schon durch die Lage vor allen andern ausgezeichnet, als die wahre Hauptstadt hervortrat. Im 11. Jahrhundert stand die größere Macht und Blüte bei Pifa, wo fich feit 1063 der Dom, ein Werk des Rai= naldus und Busketus erhob (Kig. 334 u. 335). Die Vollendung des Baues zog sich bis in das 12. Jahrhundert hin. Mls ein Siegesbenkmal errichtet, follte er durch Größe und Kostbarfeit des Materials den Ruhm der Erbauer verfündigen. Er ift fünfschiffig angelegt, von einem dreischiffigen Querhause durch= schnitten, über der Kreuzung mit einer Ruppel gefrönt, außen mit abwechselnden Lagen von weißem und schwarzem Mar= mor, mit Arfaben und Säulengalerieen geschmückt. Die Deforation des Aeußern durch Säulengalerieen wurde auch an bem

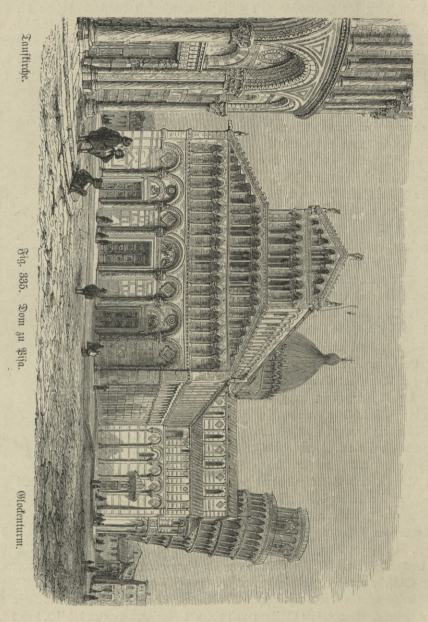


Fig. 334. Dom zu Bifa. Grundriß.

schiefen Turme, der sich, wie gewöhnlich der "Campanile", neben dem Dome erhebt, mit Glück angewendet. Er stammt aus dem 12. Jahrhundert (1174) und sollte ursprünglich senkrecht errichtet werden. Da sich die Jundamente auf der Nordseite senkten, wurden die oberen Stockwerfe der Südseite etwas höher aufgemauert und so der Bau gesahrlos weitergesührt.

Zahlreiche Kirchen der Nachbarschaft (Lucca, Pistoja) folgten dem in Pija üblichen Dekorationssysteme. Gemeinsam ist ihnen und vielen toskanischen Bauten des 12. und 13. Jahrschunderts überhaupt die Vorliebe für die kleinen Säulenarkaden an den Fassaden, und für den farbigen Schichtenwechsel oder die Inkrustation mit verschiedenfarbigen Marmorplatten. Auch darin stimmen die romanischen Kirchen Toskanas überein, daß sie nicht wie die lombardischen die Fassade als eine geschlossene Giebelwand (Fig. 336) bilden, sondern dem mittleren erhöhten Giebel zwei niedrigere Halbziebel anreihen (Fig. 345), wodurch die innere dreischiffige Gliederung klarer

ausgedrückt wird. Daneben aber trägt fast jedes Bauwerk besondere Züge, welche es von den verwandten Kirchen unterscheiden. Nicht immer wirkt diese Individualität ersreulich. An der Pfarrfirche (Pieve vecchia) in Arezzo z. B., vielleicht dem jüngsten Gliede der ganzen Gruppe (13. Jahrhundert), erscheint das Innere (Fig. 337) schwerfällig, das Aeußere förmlich übers



laden. Zuweisen jedoch erwächst aus dem freieren Gebaren mit dekorativen Formen eine köstsliche Frucht. Das ist z. B. der Fall bei dem Baptisterium in Florenz, welches auch als Auppelbau Beachtung verdient und in der Gliederung des inneren Naumes an das römische Pantheon erinnert, und dann bei der Perle romanischer Architektur in Italien, der Kirche San Miniato al Monte (Fig. 338), welche die berühmte Anhöhe bei Florenz krönt. In der Form

einer Basilisa errichtet, durch die großen Bogen, welche sich zweimal quer spannen und den offenen Dachstuhl tragen, an S. Zeno in Verona, aber auch an S. Prassede in Rom mahnend, bekundet die mit farbigem Marmor belegte Fassade einen so sein ausgebildeten Sinn für Maß-verhältnisse, daß man sich bereits in die unmittelbare Nähe der Renaissance versetzt glaubt. Und doch stammt der zierliche Bau aus dem 12. Jahrhundert.

Die toskanische Skulptur dieser Periode — und das gleiche gilt von der sombars dischen Bilbhauerei — steht hinter der gleichzeitigen Architektur zurück. Pija besaß im 12. Jahrschundert (1186) einen hervorragenden Erzgießer: Bonannus, dessen Thätigkeit sich bis nach



Fig. 336. Dom zu Piacenza.

Sizisien erstreckte (Bronzethüre in Monreale). Der Schwerpunkt sag aber in der Steinsstuhrt, welche sich, von der Richtung in der Architektur wenig unterstützt, nur langsam zu klarerem Verständnis der Körperformen erhob. Selbst die Zahl der Werke ist im Vergleich mit Deutschland und Frankreich eine geringe. Die Reliefs an den Fassaden sombardischer Dome (Modena, Ferrara, S. Zeno in Verona), die Portalskulpturen in Pistoja, die Kanzelreliefs von Groppoli bei Pistoja, vorwiegend dem 12. Jahrhunderte angehörig, zeigen die Meister, obsichon diese sich meistens ruhmredig nennen, mit einer ganz dürstigen technischen und künstlerischen Visbung begabt. Es mußte der toskanischen Phantasie erst noch eine reichere Nahrung zustließen, ehe sich die Stulptur auf eine höhere Stufe erhob.

Im Laufe des 13. Jahrhunderts überflutete den italienischen Boden eine neue Kunstsströmung. Die gotische Architektur drang über die Alpen vor. Wenn die Formen, in welche sich der gotische Stil im Norden kleidet, die allein wahren und richtigen sind, dann hat man freilich Mühe, diesen Stil auch in Italien zu entdecken. Es sehlen die wichtigsten Elemente



Fig. 337. Pfarrfirche (La Pieve) in Arezzo.

der Gotik, wie das kunstreiche Strebespstem, die enge Verknüpzung der Türme mit dem Kirchenskörper, der strenge Zusammenhang zwischen Gewölberippen und Diensten. Dagegen machen sich in der italienischen Architektur des 13. und 14. Jahrhunderts Züge geltend, welche mit dem überlieserten Wesen der Gotik wenig gemein haben, so die Maßverhältnisse zwischen Höhe und

Breite der Schiffe, die Vorliebe für Flächendeforation und einsachere polygone Pfeilerbildung. Dennoch muß ein großer Aufschwung der italienischen Architektur im Zeitalter der Gotik zugestanden und der Einsluß der letzteren auf die Phantasie der italienischen Baukünstler anerkannt werden. An die wunderdare Kraft des Spithogens glaubten noch in der Renaissancezeit gar viele Leute; die reiche dekorative Ausstattung mit kunstvoller Steinmeharbeit entsprach in hohem Maße dem Sinne der Zeitgenossen. Es traf sich glücklich, daß, als die Kunde von dem neuen Stile sich in Italien ausbreitete, die Städte in mächtigem Ausblichen begriffen waren und ihren Stolz auf großartige Bauunternehmungen setzten. Die alten städtischen Kirchen erschienen alle zu klein und mußten erneuert werden. Kommunalpaläste, Hallen stiegen rasch in die Höhe;

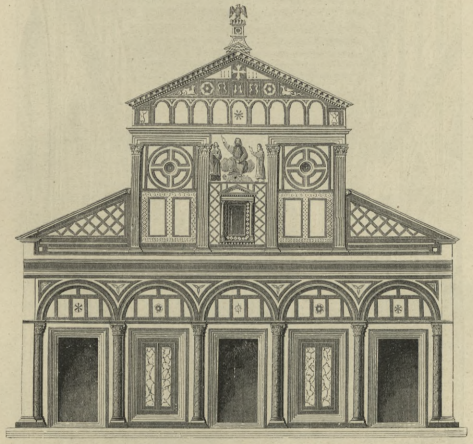


Fig. 338. Faffade von G. Miniato bei Floreng.

auch in einzelnen emporgekommenen städtischen Geschlechtern regte sich die Baulust. Dazu kam, daß im 13. Jahrhundert die volkstümlichen Mönchsorden der Heiligen Franciscus und Domisnicus in allen Städten Niederlassungen gründeten, und, von der begeisterten Zustimmung der Bürger gehoben, große Kirchen errichteten. Im Dienste dieser Orden bürgerte sich die gotische Architektur in Italien ein. Die erste Bekanntschaft mit ihr hatte allerdings schon der — in Italien übrigens wenig beliebte — Cisterzienserorden vermittelt, zu vollem Siege verhalsen ihr aber erst die Bettels und Predigermönche. Die Mutterkirche des Franziskanerordens in Assisien nach 1228 unter der Leitung eines Italieners, Philippus de Campello, begonnen und 1253 geweiht, steht an der Spize der gotischen Bauten Italiens. Vom Fuße der Alpen wans

derte der gotische Stil im Gesolge des Franziskaner» und Dominikanerordens bis nach Sizilien herunter. Die berühmtesten Ordenskirchen: ai Frari und S. Giovanni e Paolo in Benedig, San Francesco in Bologna, S. Croce (Franziskaner, Fig. 339) und S. Maria Novella

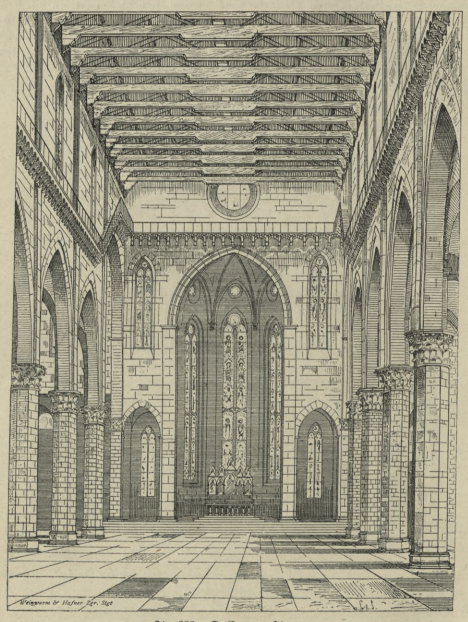


Fig. 339. S. Croce zu Florenz.

(Dominifaner) in Florenz, S. Maria sopra Minerva in Rom sind ebenso viele Beispiele italienischer Gotik.

Der Umstand, daß zunächst Klosterkirchen errichtet wurden, übte gewiß Einfluß auf die Entwickelung des Stiles. Die Predigt war durch die beiden neuen Orden mehr als früher in

den Vordergrund des Kultus gestellt worden. Die Rücksicht auf die Predigt bestimmte die Anlage. Es galt zunächst weite Räume zu schaffen. Daher stammt die Vorliebe für einschiffige Anlagen.

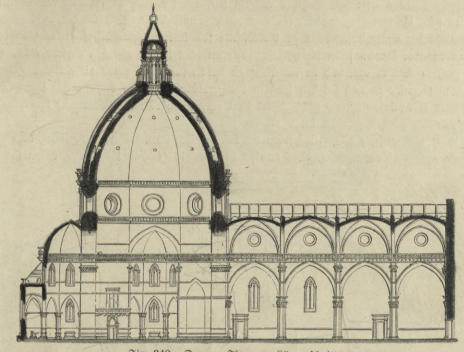


Fig. 340. Dom zu Florenz. Längenschnitt.



Fig. 341. Grundriß des Domes zu Florenz. (Die bunflere Zeichnung bezeichnet den ursprünglichen Plan.)

Aber selbst in den Fällen, in welchen man an der überlieferten Form des Langhauses festhielt, wurden Mittelschiff und Seitenschiffe nicht so scharf wie früher gesondert. Jenes wurde nicht

mehr so ausschließlich in Maßen und Schmuck ausgezeichnet; sogar die Wölbung wurde ihm zuweilen entzogen, die Holzbecke wieder zu Ehren gebracht (Fig. 339). Eine reiche Entsaltung des Chores schien überschiffig. Dagegen empsahl sich, um der dauernden Gunst der Familien sicher zu sein, die Anlage zahlreicher Kapellen als Privatstiftungen. Sie wurden meistens nach dem Muster der Cisterzienserkirchen an der Ostseite des breiten Kreuzschiffes errichtet. Stattsliche Turmbauten kannten selbst die nordischen Klosterkirchen in der gotischen Periode nicht. Sie sielen auch in Italien aus, und da das Auge an den Klosterkirchen zuerst die gotischen Formen schaute, so vermißte es auch bei den späteren Kathedralbauten die im Norden mit der Fassade untrennbar verbundenen Türme nicht, zumal da die Tradition es an die Trennung der Glockenstürme von den Kirchen gewöhnt hatte.

Biele der gotischen Klosterfirchen wurden von kundigen Laienbrüdern aufgeführt, aber auch berühmte weltliche Baumeister, z. B. Arnolfo di Cambio (1232? bis 1310), haben sich an



Fig. 342. Abbildung des Domes zu Florenz auf einer Wandmalerei der Spanischen Kapelle in S. Maria Novella in Florenz.

ihnen thätig erwiesen. Denn die städtisch-bürgerlichen Kreise wurden gleichfalls von Begeisterung für die neue Bauweise ergriffen, deren Kühnheit und reicher Schmuck so sehr ihren Reigungen und Stimmungen entsprach. Db sie wohl vernommen hatten, daß im Norden sich die Bürger in gotischen Domen und Rathäusern Denkmäler ihrer Macht und Kraft gesetzt hatten? Jedensfalls wandten auch sie sich der Gotik zu, als sie sich ihrer Bedeutung bewußt wurden und daran gingen, durch stolze Kirchenbauten, deren Kosten die Bürger ausbrachten, die ganze Welt herauszufordern.

Unter den Kathedralbauten nehmen die Dome von Florenz, Siena und Orvieto als die reinsten Denkmäler italienischer Gotik den ersten Rang ein. Der Dom von Florenz, der Maria del Fiore geweiht und an der Stelle der alten kleinen Kirche S. Reparata errichtet (Fig. 340 u. 341), wurde am Ende des 13. Jahrhunderts (1296) begonnen. Arnolfo di Cambio wird als der erste Werkmeister bezeichnet; doch sind von seinem Wirken nur geringe Reste in

dem gegenwärtigen Baue nachweisbar, da im Laufe des 14. Jahrhunderts gründliche Aenderungen an der Anlage beliebt wurden. Bereits Giotto, der große (famosus) Maler, welcher 1334 die Leitung der Bauhütte übernahm, schob zwischen die Strebepfeiler zur Verstärkung der Pfeiler Zwischenpfeiler ein. Noch durchgreifendere Aenderungen des Planes wurden beliebt, als 1357 eine Baukommission zusammentrat, um über den Fortbau zu beraten. Neben Francesco Talenti saßen in derselben Giovanni di Lapo Ghini, Benci di Cione und Neri di Fioravante. Ihren Natschlägen dankt der Dom die gegenwärtige Gestalt; nach ihren Guts

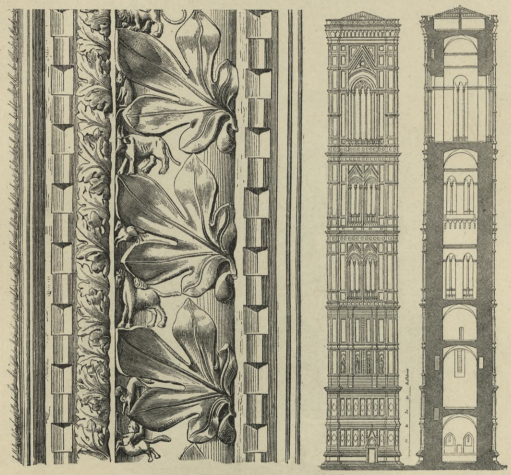


Fig. 343. Bon einem Seitenportale des Domes zu Florenz. Fig. 344. Glockenturm vom Dom zu Florenz.

achten wurden die Gewölbejoche erweitert, der achtseitige Chor angelegt, die Auppel begonnen, der Kirche die gewaltige Größe und Weite verliehen, wodurch sie in der älteren italienischen Aunst einzig dasteht. Welche Form der Florentiner Dom in der Phantasie der Menschen nach dem Zusammenstritt der Kommission angenommen hatte, darüber besehrt uns am besten eine Freske aus der Zeit von 1368—1370 (Fig. 342). Das dreischiffige Langhaus besteht aus vier Gewölbejochen mit überaus weiten Pseilerabständen. Die Höhe des Mittelschiffes beträgt 133 Fuß; sie wirkt aber doch nicht in gleichem Maße wie in den nordischen Domen, was sich aus der ungewöhnlichen Breite des Mittelschiffes (53 F.) der Durchschneidung der Oberwand durch eine hölzerne Galerie, sowie aus der Anordnung von Aundsenstern erklärt. An das Langhaus stößt ein achtseitiger

Auppelraum, der von drei aus dem Achteck konstruierten Apsiden oder Conchen umgeben wird. Der Auppelbau, nur langsam sortschreitend, wurde erst im 15. Jahrhundert unter dem Einsluß neuer Aunstanschauungen fräftig in Angriff genommen und vollendet. Die Außenmauern des Domes schmückt Täselwerk, aus weißem und schwarzem Marmor zusammengesetzt und zwischen horizontalen Streisen in vier Reihen übereinander wiederholt. Nur die Portale (die Fassade, oft begonnen und immer wieder abgebrochen, wurde 1887 neu errichtet) und die Fenster haben eine reichere Gliederung und eine leise an gotische Formen erinnernde spielende Dekoration



Fig. 345. Dom von Siena.

empfangen (Fig. 343). Der Glockenturm neben dem Dome (Fig. 344), von Giotto begonnen, steigt auf quadratischem Grundplane in fünf Stockwerken in die Höhe. Die äußere Gliederung erscheint jener am Dome verwandt, als Abschluß war ursprünglich gewiß eine Spihe gemeint. Die Domportale und der Glockenturm bildeten eine wichtige Schule für die florentiner Bildhauer des 14. und 15. Jahrhunderts und danken dem plastischen Schmucke zu nicht geringem Teile ihre künstlerische Bedeutung.

Die alte Rivalin von Florenz, Siena, wollte auch im Dombau mit der toskanischen Hauptstadt wetteisern. Die Baugeschichte des Domes von Siena (Fig. 345) belehrt uns nicht

allein über den Ehrgeiz der sieneser Bürgerschaft, sondern auch über die mannigsachen Schwanstungen, welche im Lause der Bauzeit (1259—1372) in Bezug auf Plan und Größe des Werkes stattsanden. Die Pseiler des dreischiffigen, ursprünglich als Duerschiff gedachten Lausshauses, sind mit Halbsäulen besetzt und durch Rundbogen verbunden. Sie zeigen ebenso wie die Spizbogensenster den gotischen Charakter stärker ausgeprägt, als die gleichnamigen Glieder im florentiner Dome. Die Bekleidung der Wände und Pseiler mit wechselnden schwarzen und weißen Marmorstreisen geht dagegen auf die alte heimische Tradition zurück. In der Mitte des Duerschiffes treten die Pseiler zu einem Sechseck auseinander, über welchem sich eine zwölsseitige Kuppel erhebt. Der dreischiffige Chor schließt gradlinig ab. Den glänzendsten Schmuck



Fig. 346. Dom von Orvieto.

entfaltet die Fassade, wahrscheinlich von Giovanni Pisano, dem Sohne des berühmten Bildshauers Niccold im Jahre 1284 begonnen, doch erst spät im 14. Jahrhundert vollendet. Drei Portale in Rundbogen geschlossen, durch schmale Wandpseiler getrennt, mit flachen Giebeln gekrönt, bilden das untere Stockwerk; darüber erblicken wir in der Mitte die Fensterrose in viereckigem Rahmen, zu beiden Seiten spishogige Arkaden. Drei Giebel zwischen fialenartigen Türmen schließen die Fassade, eine Prachtleistung dekorativer Plastik, ab.

In ähnlicher Weise ist die Fassabe des Domes von Orvieto (Fig. 346) behandelt. Der Dom wurde von Sieneser Baumeistern seit dem Ende des 13. Jahrhunderts gebaut und zeigt im Mittelschiffe teine Gewölbe, sondern den offenen Dachstuhl. Zur Ausschmückung der Fassabe trugen außer Mosaikmalern namentlich Bildhauer der Pisaner Schule bei, welche im 14. Jahr=

hundert die Wandungen zwischen den Portalen mit Reliefs, die Lehren des Glaubens von der Weltschöpfung dis zum jungften Gerichte versinnlichend, bedeckten.

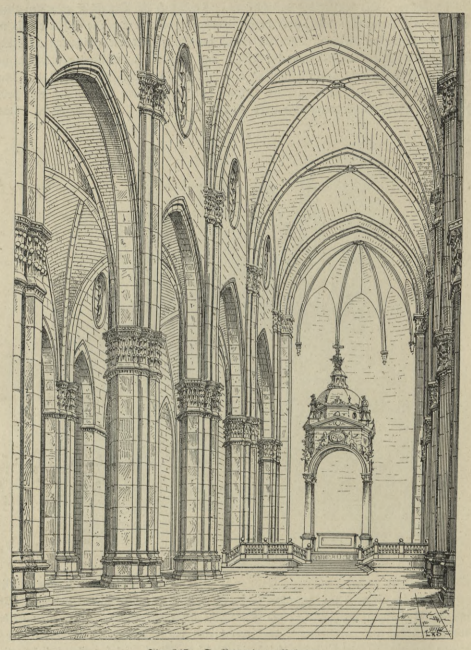


Fig. 347. G. Betronio zu Bologna.

Wäre es nach der Absicht der Bauherren und nach den Bünschen der Bürger gegangen, so würde die Kirche S. Petronio in Bologna alle anderen gotischen Bauten Italiens an Größe weit überragt haben. Der Bau wurde 1388 von einem Antonius, Sohn des Vinscentius, den die Arkunden bloß als Maurer bezeichnen, begonnen, schleppte sich viele Menschens

alter fort und beschäftigte noch spät im 16. Jahrhundert zahlreiche Künstler und Kunstfreunde. Unser Grundriß (Fig. 348) zeigt die Kirche in der ursprünglich beabsichtigten Ausdehnung.

Ausgeführt wurde nur das Langhaus, welches mit einer fleinen freisförmigen Apfis am Anfange des Duerschiffes abschließt (Fig. 347). Die Pfeilergliederung im Innern erinnert an jene im florentiner Dom. Auf den unteren im Grundriß freuzförmigen, die Spigbogenarkade tragenden Pfeiler, ist ein ähnlich profilierter Bilafter gestellt, von welchem die Gewölberippen ausgehen (Fig. 349). Die Oberwand wird durch ein einfaches Rundfenster belebt. Darin zeigt ber Dom zu Lucca, teilweise im 14. Jahr= hundert umgebaut und erneuert, eine größere Annäherung an die nordische Gotif. Die Ar= kaden sind zwar in Rundbogen geschlossen, aber darüber zieht sich ein Triforium bin, ebenso ist das Kreisfenster mit Magwert gefüllt (Fig. 350).

Den weitesten Ruhm unter den gotischen Kirchen Oberitaliens besitzt der Mailänder Dom (Fig. 351). Giovanni Galeazzo Visconti, der Herrscher Mailands, hat ihn 1386 gegründet und in den ersten Jahren eisrig gesördert. Welcher Meister das Modell entworsen, welcher den Van ansangs geleitet, darüber giebt es keine volle Gewisheit. Die Namen eines Marco

da Campione, Andrea begli Organi, Simone da Orfenigo werden abwechselnd als Schöpfer des Planes genannt. Außerdem halfen noch Baumeister der mannigfachsten Schulen und aus den verschiedensten Ländern, außer Italienern auch Franzosen und Deutsche (Ulrich bon Enfingen, Beinrich von Smünd 1391) mit Rat und That bei dem Baue. Es scheint in der That eine gewisse Ratlosigkeit in Mailand geherrscht zu haben, wohl erklärlich durch die späte Zeit, in welcher bereits das echte gotische Stilgefühl im Schwinden begriffen war, und durch die starken Ab= weichungen von der in Italien sonst

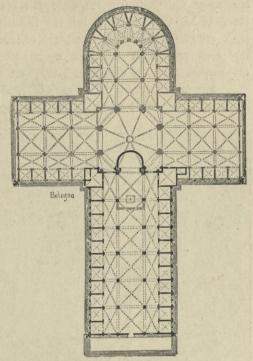


Fig. 348. S. Petronio zu Bologna.

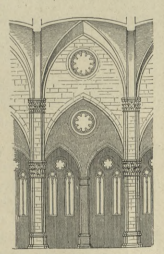


Fig. 349. S. Petronio zu Bologna. Syftem.



Fig. 350. Dom zu Lucca. System.

herrschenden Gotik. Die Schwierigkeit der Konstruktion, welche mehr auf dem Wege des Berssuches als auf jenem der theoretischen Berechnung gefunden wurde, führte in diesem Falle, wie

auch sonst häusig, zur Berusung von Künstlerkonzilien. Die Anlage des Mailänder Domes entspricht der Weise nordischer Kathedralen. An ein sünsschississes Langhaus schließt sich das dreischississe Duerschiff und der Chor mit dem Umgange an. Gigentümlich ist die Abstusung der Höhe der Seitenschississe, so daß das Mittelschiff nur wenig über die beiden inneren Seitenschiffe emporragt. Auf den Laien übt die Marmorverschwendung und außen die beinahe unendsliche Welt von Fialen und Pseilern den mächtigsten Sindruck und verleitet ihn leicht, den künstlerischen Wert des Baues zu überschäßen.

Wie im Norden, so dehnte auch in Italien die Gotif ihre Herrschaft über das weltliche Bauwesen aus. Enger als die Kirchen schmiegten sich die profanen Werke an den Volksgeift



Fig. 351. Dom zu Mailand.

und die Volkssitte an und gestatteten dieser einen freieren Ausdernk. Die nationale Phantasie prägt sich in den bürgerlichen Bauten mit besonderer Kraft aus. Es giebt wenige bedeutende Städte, namentlich in Mittelitalien, die sich nicht hervorragender Denkmäler aus den letzten Jahrhunderten des Mittelalters zu rühmen hätten. Auch heute noch empfangen einzelne Straßen und Plätze ihr Gepräge von den Palästen und Hallen, welche die Gemeinden oder einzelne Bürger in jener Zeit errichteten. Den Charafter der mittelasterlichen Städte hat am besten das auf der Straße von Florenz über Empoli nach Siena hoch gelegene San Gimignano bewahrt, wo die Manern und Thore, die Türme, Häuser (Fig. 352) und Paläste die Phantasie in die Zeiten des frästigen, streitbaren, freien Bürgertums zurücksühren. Auch der alte Platz del Campo in Siena, im Halbsreise von stolzen Palästen umgeben, bietet eine ausdrucksvolle mittelalterliche Scenerie dar. Die gotischen Stilsormen schränken sich allerdings meistens auf

die Spizbogen an Fenstern und Portalen ein. Die wenig gegliederten, hochragenden Mauer= massen, beren eintöniger Charafter zuweilen durch Farbenstreisen gemildert wird, die vorfragen= den Zinnen, flachen Dächer sind dem einsachen praktischen Bedürsnisse entsprungen. In der Anordnung und Gliederung der Werke prägt sich die Rücksicht teils auf die klimatischen An=

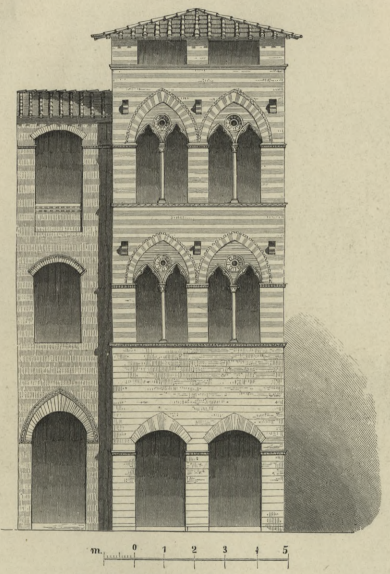


Fig. 352. Gotisches Haus in S. Gimignano.

forderungen, teils auf die soziale Sitte aus. Die inneren Parteikämpfe z. B. empfahlen wehr= hafte Bauten, die Interessen des Verkehres anderwärts die Anlage offener Hallen im Erdgeschosse.

Schwere, unbehauene Duadersteine (Rustica) sind der in Toskana übliche Baustoff. Die Häuser empsangen dadurch ein ernstes, wenig einladendes Wesen, in Verbindung mit den Türmen, welche zuweilen hoch über das Dach hinausragen, ein burgartiges Aussehen. Wie geringe Ansorderungen man noch im 13. Jahrhundert an die künstlerische Gliederung selbst bei den



Fig. 353. Hof bes Bargello zu Florenz.

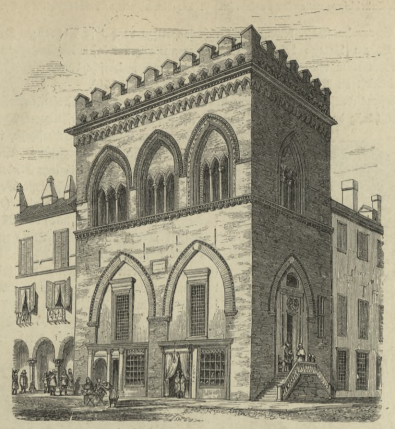


Fig. 354. Salle zu Cremona.

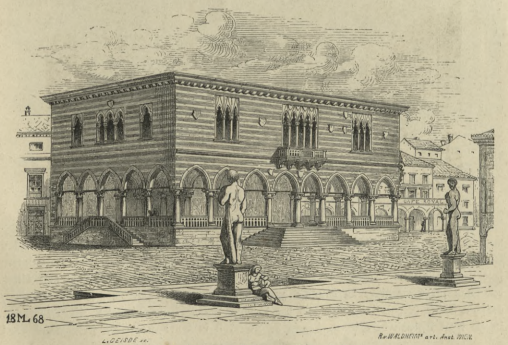


Fig. 355. Chemaliger Palazzo pubblico zu Udine.

wichtigsten Bauwerken stellte, beweist der berühmte Palazzo vecchio in Florenz. In einzelnen Fällen, z. B. am Palazzo del Podestà, dem gegenwärtigen Museo Nazionale, übt erst der innere Hofraum einen reicheren Eindruck und ersetzt durch malerische Anordnung der Bauteile, was ihm vielleicht an Regelmäßigkeit der Anlage abgeht (Fig. 353).

Mindestens ebenso reich wie Toskana ist die Lombardei an gotischen Profanbauten. Das Backsteinmaterial, häufig durch die Farbe gehoben, verleiht den Werken einen gefälligeren Charakter; die

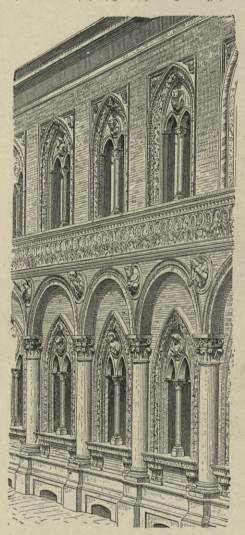


Fig. 356. Bom Spedale grande zu Mailand.

üblichen offenen Hallen im Erdgeschoffe, im Gegensfatzum geschlossenen fensterreichen Oberstocke, geben dem Ganzen eine einfach natürliche Gliederung. In welcher Richtung sich die Bauphantasie bewegte, zeigt ein Bergleich der älteren Rathäuser (13. Jahrshundert) in Eremona (Fig. 354) oder Monza, wo im Giebel noch der romanische Stil anklingt, mit dem leider abgebrochenen Stadthause in Udine (Fig. 355). Vortressschlich scheint der heitere Bau der sonnigen Landschaft angepaßt. An der Grenze der Gotik stehen bereits die alten Teile der Fassade des Hospitals zu Mailand (Fig. 356). Sie stammen aus der Mitte des 15. Jahrhunderts. Doch kann



Fig. 357. Bigallo in Floreng.

man nicht wie bei den spätgotischen Bauten in Deutschland von einem Verfalle des gotischen Stils sprechen. Die Neberwucherung der Bauglieder durch üppigen Zierat ist den Italienern stets fremd geblieden. Dagegen haben sie an der Hand der Gotif ihr Naumgesühl ausgebildet, den Sinn für harmonische Verhältnisse zu entwickeln versucht. Dadurch gewinnen die spätzgotischen Werke (Loggia de' Lanzi und das Bigallo, Fig. 357, in Florenz, 1376 begonnen, Loggia degli Uffiziali in Siena, Loggia de' Mercanti in Bologna) einen selbständigen Wert und bilden den natürlichen Nebergang zur Kenaissancearchitektur.

Eine Welt für sich bilden die Palastbauten Venedigs. Sobald man sie aus dem venezianischen Boden verpstanzt und versetzt, büßen sie alle Bedeutung ein; in Venedig erscheinen sie gleichsam als Naturprodukte, die mit einer gewissen Notwendigkeit entstanden sind. Die Kanäle bilden die Straßen der Inselskadt; ihnen sind alle Häuser offen zugewendet. Zur Entsaltung eines reichen äußeren Portalbaues ist kein Anlaß vorhanden, das Erdgeschoß dient meistens wirtschaftlichen Zwecken und erscheint bescheiden ausgestattet. Der Oberstock enthält in der Regel in der Mitte einen großen, die ganze Tiese des Hauses einnehmenden Saal, welcher von einer reichen Fenstergruppe sein Licht empfängt, und zu beiden Seiten schmale mehr geschlossene Flügel, mit kleineren Gemächern. Die Gleichsörmigkeit des Lebens bedingte eine große Stetigkeit der baulichen Einrichtungen, daher die Paläste der auseinander solgenden Perioden im Grunde dieselbe Gestalt annehmen und wesentlich nur durch die Dekoration sich

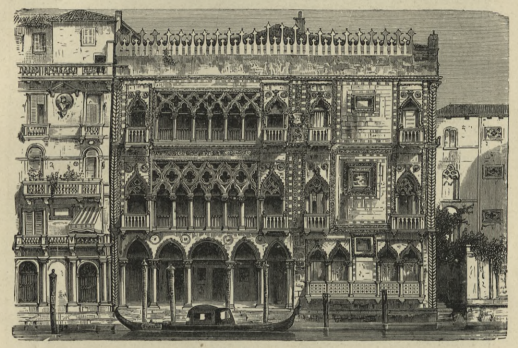
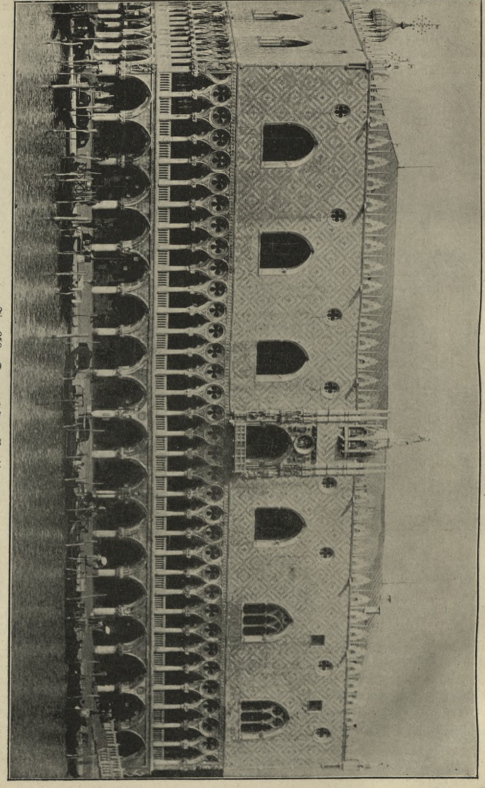


Fig. 358. Cà doro zu Benedig.

voneinander unterscheiden. Als Beispiel mag die am Canal grande gelegene Cà Doro (Fig. 358) dienen, auffälliger Weise nur aus Mittelbau und einem Flügel bestehend. Aehnsliche Paläste, nur weniger zierlich und farbenreich, giebt es am Canal grande noch eine stattsliche Reihe. Eine Ausnahme von dem herrschenden Stile, der wesentlich verschiedenen Bestimmung gemäß, bildet allein der Dogenpalast, dessen Fassade von Gliedern der Architektenfamilie Bon am Ansange des 15. Jahrhunderts begonnen und nach fünf Jahrzehnten beendigt wurde. Auf eine wuchtige offene Halle solgt eine zweite gleichfalls offene Halle mit überaus reich geschmückten Spizbogen und darüber ein geschlossener, mit farbigen Marmorbauten belegter Oberstock (Fig. 359). Die wunderbare Pracht der Ausstattung läßt die wenig harmonischen Maßverhältnisse beinahe vergessen.



Sig. 359. Dogenhalaft zu Benedig.

Man darf es nicht für nationale Ueberhebung ausgeben und als Ungerechtigkeit schesten, daß die historische Schilderung fast ausschließlich bei drei Bölkern verweilt, die italienische, französische und deutsche Kunst im Mittelalter in den Bordergrund stellt. Wie in der polietischen, so ist auch in der Kunstwelt für den Plat, welcher einem Bolke eingeräumt wird, das Maß seines Eingreisens in die allgemeine Entwickelung, die Fülle und die Dauer seiner Beziehungen zu den anderen Nationen entscheidend. Nicht die Größe der Empfänglichkeit, sondern die Summe dessen, was es neu schafft und den anderen schenkt, fällt schwer in

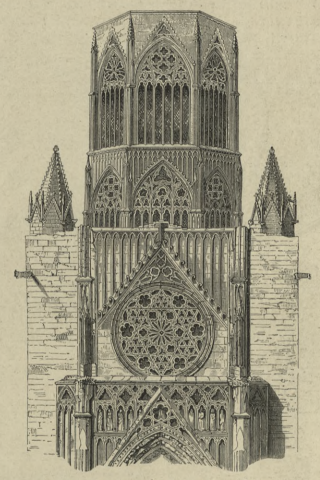


Fig. 360. Ruppelturm der Rathedrale von Balencia.

die Wagschale. Weiter wird das historische Urteil durch die Stetigkeit des Kunstlebens in einem Volke bestimmt. Die Geschichte beschäftigt sich notwendig eingehender mit einer Kunstweise, in welcher das allmähliche Wachstum dis zur höchsten Stuse der Vollendung Jahrhunderte hindurch ohne wesentliche Unterbrechung versolgt werden kann, als mit bloßen glänzenden Episoden von kurzer Dauer. Eine solche Stetigkeit der Entwickelung, solche reiche Wechselbeziehungen sind nur in der italienischen, französischen und deutschen Kunst nachweisbar. Sie stehen deshalb im Vordergrunde der historischen Erzählung. Keineswegs wird dadurch das Dasein einzelner hervorragender Denkmäler in anderen Ländern abgeleugnet. So sinden wir auf der pyrenäischen Halbinsel bedeutende gotische Bauten. Sie wurden aber vorwiegend durch fremde Einflüffe, anfangs zumeist französische, vereinzelt im 15. Jahrhundert auch deutsche und englische, geschaffen, wenn schon in mannigsachen Zügen die heimische Eigenart, die südliche



Fig. 361. Querichiff der Rathedrale von Burgos.

Natur hervortritt. Bu folchen Gigentümlichkeiten gehören die fast gleiche Höhe der Schiffe, die Kuppelanlagen über der Bierung (Fig. 360), die geringe Ausbildung der Fensterarchitektur, die

Aufnahme maurischer Ornamente und Bogenformen, auch der Stalaktitendecken, in die gotische Architektur. Die Frage nach der Entwickelung der gotischen Baukunst in Spanien kann nur im allgemeinen so beantwortet werden, daß auch hier in der späteren Zeit die dekorative Nichstung vorwiegt und namentlich bei der Schöpfung kleinerer Werke, wie z. B. Kapellen, reichste Nahrung findet.



Fig. 362. Inneres der Rathedrale von Barcelona.

Zu den frühesten gotischen Bauten in Spanien zählt die Kathedrale von Burgos, welche im Jahre 1221 begonnen und schon nach siedzehn Jahren, bis auf die viel später errichteten Türme der Fassade und die Kuppel, vollendet wurde. Die schweren Kundpfeiler im Innern (Fig. 361), der Chorumgang und Kapellenkranz weisen auf französische Vorbilder hin, welche auch bei den Kathedralen von Toledo und Leon besolgt wurden. Doch scheinen bei der

ersteren, einer fünfschiffigen Anlage, noch andere Einflüsse mitgewirft zu haben. Dem 14. Jahrhunderte (1298 begonnen und nach den Plänen eines Meisters Jahme Fabra aus Majorka weitergeführt) gehört die Kathedrase von Barcelona (Fig. 362) an. Sie zeichnet sich, abgesehen von der seineren Gliederung der Pfeiler, durch die weite Spannung der Gewölbe im Mittelschiffe aus, worin ihr die Kathedrase zu Palma auf der Insel Majorka gleicht.

Während in Spanien die gotische Architektur durch eine stattliche Reihe von Bauten verstreten ist, deren Geschichte und Zusammenhang untereinander die heimische Forschung hoffentlich aushellen wird, hat sich in Portugal nur ein einziges hervorragendes gotisches Werf zu Batalha, seit dem Ende des 14. Jahrhunderts im Baue, erhalten. Dem dreischisfigen Langshause schließt sich ein Duerschiff an, an dessen Ostseite fünf tiese Kapellen, die mittlere als Chor verwendet, liegen (Fig. 363). Sie dürste gleichfalls einem fremden Meister (Engländer?) den Ursprung verdanken, welcher nur in der flachen Dachbildung den südlichen Sitten sich anbequemte. Dagegen hat die unversälschte heimische Phantasie die üppigen Barocksormen am Mausoleum König Manuels hinter dem Chore der Kirche geschaffen.

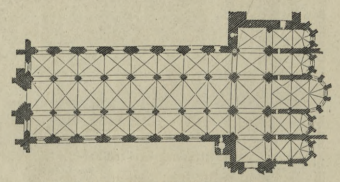


Fig. 363. Grundriß ber Rlofterfirche zu Batalha.

Wenn schon ein so großes und kulturreiches Volk wie das spanische eine künstlerische Selbständigkeit nicht behaupten konnte, so mußten natürlich die kleineren und kulturarmen Grenzstämme im Osten in eine noch vollkommenere Abhängigkeit von der Kunst Mitteleuropas geraten. Deutsche und (in Ungarn) vereinzelte französische Seinslüsse machen sich hier überall geltend. Träger derselben waren bald die Klöster, von fremden Mutterklöstern nach dem Osten verspslanzt, bald die aus Deutschland eingewanderten Kolonisten. Beide brachten aus ihrer alten Heimat den Baustil sertig mit und setzen ihn in der neuen ohne wesentliche Aenderungen sort.

Im 14. Jahrhundert hatte die gotische Architektur ihren Kreislauf durch die ganze europäische Kulturwelt vollendet. Selbst den christlichen Drient hatte sie durch die Kreuzsahrer erobert, hier für eine kurze Zeit den altheimischen Stil verdrängt. Wieder war der Augensblick gekommen, in welchem man an eine einheitliche künstlerische Bildung Europas, eine allgemein herrschende Weltkunst glauben konnte. Aber rasch, wie er gekommen, schwand der Augenblick. Die besonderen nationalen Strömungen brachen sich im 15. Jahrhundert abermals eine freie Bahn, schieden von einander oder suchten und fanden, wenn sie sich vereinigen wollten, dieses Band in einer anderen, der antiken Kunstweise. An die Stelle der gotischen Kunst trat die Renaissance.

KRAKÓW

## Verzeichnis der farbendrucke.

| Tafel | V.   | Rathebrale von Monreale bei Palermo (nach Gravina und Richter) zu S. 2 | 250 |
|-------|------|------------------------------------------------------------------------|-----|
| Tafel | VI.  | Wanddekoration aus der Ste. Chapelle (nach Laffus) zu S. 167 u. 1      | 171 |
| Tafel | VII. | Fenster aus St. Denis (nach Labarte) und Wanddekoration ber            |     |
|       |      | Ste. Chapelle zu Paris                                                 | 238 |

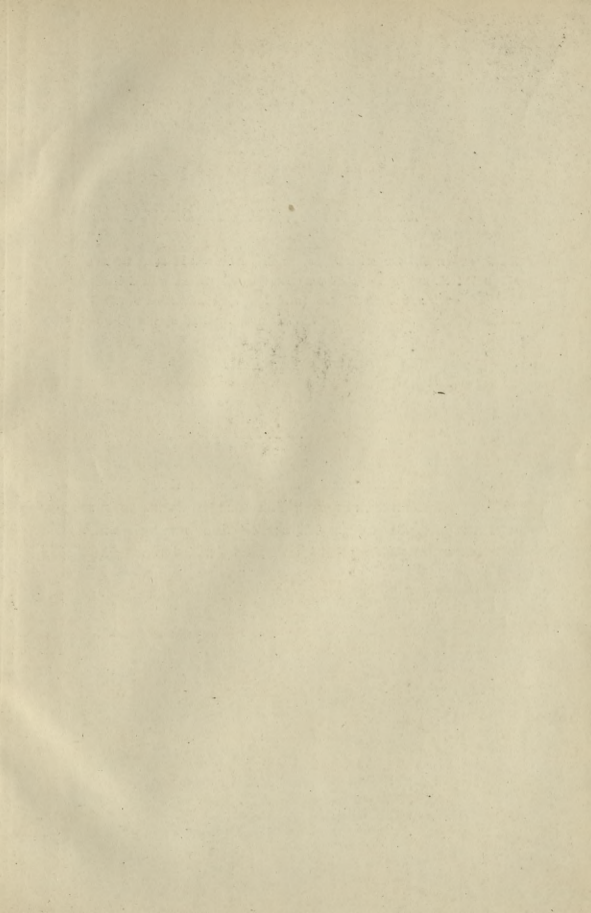
## Das Ortsregister

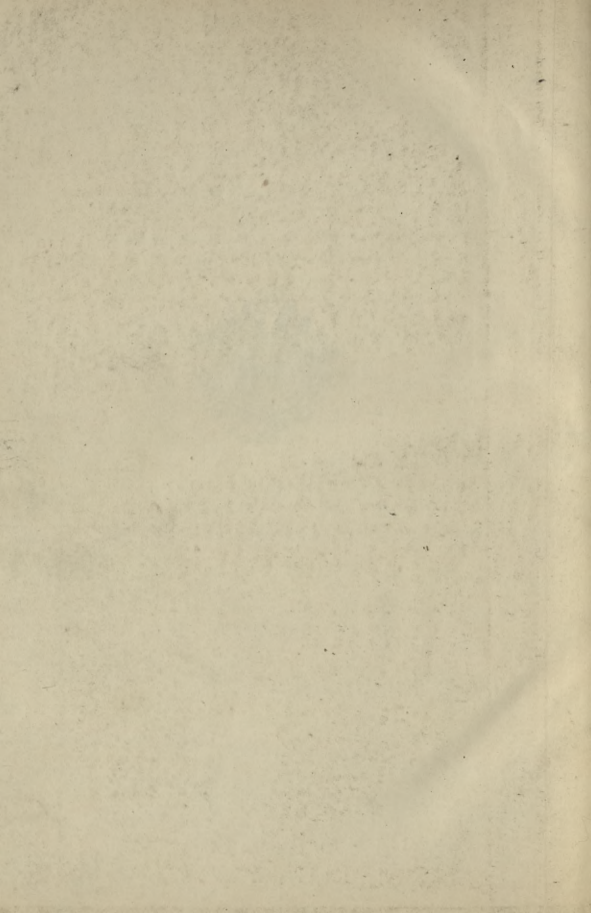
sweiten Bande des Handbuchs der Kunftgeschichte werden mit den gleichen Berzeich= nissen zu dem dritten und vierten Bande vereinigt und dem setzeren angehängt werden.

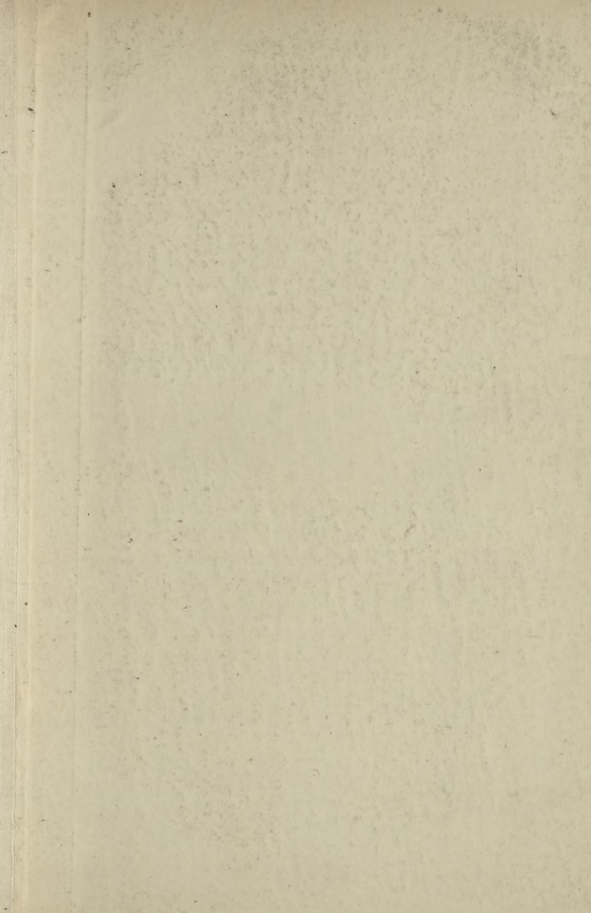
Die beiden die neuere Kunst bis zum Ausgang des 18. Jahrhunderts behandelnden Teile werden im Laufe des Jahres 1896 zur Ausgabe kommen.











Biblioteka Politechniki Krakowskiej

Biblioteka Politechniki Krakowskiei

