


100000299983







ROZWÓJ UMYSŁOWY LUDÓW EUROPY.



Druk Piotra Laskauera i S-ki. Nowy-Swiat 41.



PROF. DR. FRANCISZEK DRTINA.

ROZWO. UJ
LUDÓW EU

z UPOWAŻNIENIA AUTORA Z CZESKIEGO PRZETŁOMACZYŁA

J. KIETLIŃSKA - RUDZKA.

WARSZAWA

„BIBLIOTEKA SAMOKSZTAŁCENIA" 
Nowy-Świat Nr. 37.

1904.



JIo3BOJeHO IleHzypor.

Bapmasa, 12 JnBaps 1904 ropa.

Akc. Nr



Profesor dr. Franciszek Drtina, autor niniejszego dzie­
ła należy do grona najwybitniejszych i naj czynniej szych 
uczonych i profesorów czeskich.

Jako profesor filozofji i pedagogiki pozyskał sobie 
ogólne uznanie. Jego wykładów sumiennie opracowanych, 
jasnych a treściwych słucha tak wielu studentów, że audy- 
torjum po brzegi bywa zawsze przepełnione.

Prot. Drtina prowadzi również wykłady w kursach 
dla nauczycieli; jest prezesem uniwersytetu ludowego. Z ca­
łym przejęciem zajmuje się sprawą oświaty, sam wygłasza­
jąc wiele popularnych odczytów w Pradze i na prowincji.

Pr. Drtina mimo młodego jeszcze wieku, liczy bo­
wiem lat 41, wzbogacił literaturę naukową czeską liczny­
mi pracami, które są owocem długoletnich studji zagrani­
cą (w Berlinie, Paryżu, Oksfordzie, Heidelbergu, Strasbur­
gu, Bonn).

Poza całym szeregiem większych i mniejszych prac, 
pomieszczanych w różnych naukowych pismach — dotąd 
wyszły oddzielnie następujące prace:

„Klasyfikacja zjawisk umysłowych w greckiej filo- 
zofji".

„Stoika Epikleta".
„Gimnazjum jego dzieje i stan obecny/
„O apercepcji i jej znaczeniu w wychowaniu."
„Charakter umysłowy w średnich wiekach".
„Średnie wieki a chrześcijaństwo/
Bibl. Sam. Rozwój umysłowy ludów Europy. 1



— 6 —

„Szkic dziejów wyższego szkolnictwa i teorji peda­
gogicznych we Francji".

„Chrystjanizm, jego powstanie, zasadnicza idea i ro­
zwój historyczny".

„Wyższe wykształcenie kobiet we Francji".
„Ideały wychowania" (zostały przełożone na język: 

chorwacki, słowiński, polski przez J. Rudzką) i niemiecki.
„Chrześcijaństwo a reformacja czeska".
„Przedmiot i zagadnienia filozofji" (czyli wstęp do 

filozofji).
Wymienione dzieła nadzwyczaj przychylnie ocenione 

były przez krytykę czeską i niemiecką.
„Rozwój umysłowy ludów Europy" wyjdzie też wkrót­

ce w niemieckim przekładzie!
Dodać jeszcze należy, iż prof. Drtina był redaktorem 

dwu najpoważniejszych miesięczników: „Ateneum", „Nasza 
doba", a od lat trzech jest współredaktorem dwumiesięcz­
nika filozoficznego „Czeska myśl".

Praga Czeska, w Styczniu, 1^03 r.



I.

WSTĘP.

(Problemat świata i życia ludzkiego. — Filozofija a religija, ich wzajem 
ny stosunek do siebie.)

1. W niniejszej pracy pragnę podać przegląd zapa­
trywań ludów europejskich na problemat świata i problemat 
życia t. j. pragnę objaśnić, w jaki sposób w różnych epo­
kach tworzyły się pojęcia o dwu głównych zagadnieniach, 
zajmujących bezustannie człowieka myślącego: „Czym jest 
otaczający mię świat, dokąd dąży, jaki cel jego". I dru­
gie: „Dlaczego znalazłem się na tym świecie, co znaczy 
moje życie i życie innych ludzi, jakie jego zadanie?"

Powtarzam—są to dwa najważniejsze zagadnienia ca­
łej wogóle ludzkości, w tym znaczeniu, jak to Kant po­
wiedział w pamiętnych słowach: „Dwie rzeczy napełniają 
umysł człowieka prawdziwą czcią i podziwem potęgującym 
się w miarę pilniejszego zastanawiania się nad tym1) nie­
bo gioiażdziste nade mną i prawo moralne we mnie... Pierw­
sze wejrzenie na niezliczone mnóstwo światów osłabia już 
znaczenie mojej osoby, jako tworu zwierzęcego, którego

1) Kant, Kritik der praktischen Vernunft Beschlus.



8 —

materja, z jakiej powstał, na krótki jeno czas owiana silą 
żywotną, powrócić musi na planetę, będącą właściwie pun­
ktem tylko w stosunku do wszechświata. Drugie, nieskoń­
czone, podnosi zaś moją wartość, jako jednostki rozumnej, 
w której istniejące prawo moralne ukazuje mi życie nie­
zależne od świata zmysłowego, nieskrępowanego warun­
kami i granicami tego żywota, rozbudza dążność do nie­
skończoności.

Tak, świat i życie to pierwsze pojęcia, o których 
człowiek myśleć zaczyna. One budziły w nim cześć i po­
dziw, wiodły go do religii i filozofii, one tworzą właściwą 
treść dziejów świata.

Niniejsza praca stanowić ma ogólny wstęp do dzie­
jów ludzkości. Nasza epoka jest dobą historyi, nigdy bo­
wiem nie zajmowano się tak pilnie przeszłością, nie bada­
no jej tak szczegółowo, jak się to czyni obecnie. Mnie­
mam jednak, że pomimo to, nie pojęto jeszcze należycie 
treści i znaczenia dziejów ludzkości. Treści istotnej histo- 
rji nie tworzą bynajmniej opisy wojen, zmian terytorjal- 
nych, ani układy rządowe, umowy dyplomatyczne. Na jej 
treść rzeczywistą składa się to, jak cała ludzkość w danej 
epoce żyła, myślała, do czego dążyła, jak się zapatrywała 
na problemat świata i życia.

2. Na te pytania, pierwszorzędnej wagi, znajdujemy 
dwie odpowiedzi w księdze dziejów ludzkości. Jedną daje 
nam religja^ drugą filozofia i wiedza.

Jakiż jest ich wzajemny do siebie stosunek? Religja 
i filozofja są specyalnymi czynnościami umysłu ludzkiego, 
obejmującymi w sobie poznanie wszechrzeczy.

Obie zmierzają do tegoż samego celu, gdyż każda 
z nich podaje nam swój pogląd na świat i życie. A jed­
nak wzajemny stosunek tych dwu najważniejszych czyn­
ników kulturalnych bywa wrogim. Dzieje ludzkości mo­
żna nazwać do pewnego stopnia historją sporów i zatar­
gów między religją a wiedzą. Skąd to pochodzi?



— 9 —

Zdaje mi się, że ich istotę i różnicę najlepiej można 
objaśnić poglądowo za pomocą następującego przykładu.

Pewnego razu spotkał się podobno sławny mędrzec 
grecki Pitagoras z Leoncjuszem, który zażądał odeń wy- 
tłomaczenia co to jest filozofja. Pitagoras tak odpowie­
dział: Życie ludzkie podobne jest do ogromnego targu, 
albo igrzysk olimpijskich. Znajdują się na nim kupujący 
i sprzedający i ci, co szukają zarobku i zysku; którzy pra­
gną sławy i bogactwa. Przychodzi tam jednak i trzeci 
gatunek ludzi—widzowie. Oni patrzą tylko i pilnie uwa­
żają na to, co się wokoło nich dzieje. Tak samo jest 
w życiu ludzkim. Wszędzie widzimy ruch gorączkowy, 
jeden drugiego goni, wymija. Większość ludzi dobija się 
o sławę i majątek. W tym ogólnym zamieszaniu, w tym 
zbiegowisku ludzi spotykamy i takich, którzy nadewszy- 
stko miłują badanie przyrody, szukanie prawdy. To są 
właśnie miłośnicy wiedzy, to są rzeczywiści filozofowie.

Więc czysto-teoretyczna czynność pojedynczych jed­
nostek jest podstawą filozofii i pracy naukowej. Rozum 
ludzki odgrywa w tym wielką rolę; jego moc znaczną jest, 
lecz jakże mało tych ludzi, coby mogli poświęcić się wy­
łącznie pracy umysłowej. Znaczna większość żyje tylko 
dla zdobycia koniecznych warunków do utrzymania życia. 
Wogóle człowiek najpierw musi mieć z czego żyć, potym 
dopiero może filozofować. A rozum mimo całą potęgę, jest 
nadzwyczaj bezsilnym w stosunku do nieskończoności rze­
czy, otaczających nas wokoło. My wszyscy ludzie podobni 
jesteśmy do św. Augustyna, pragnącego skorupką muszlo- 
wą przelać wodę z oceanu. Każdy z nas, jak słusznie 
mówi Newton — nawet i najbardziej uczony — przypomina 
chłopca, który się bawi na brzegu morza i cieszy z tego, 
iż znajduje gładkie, błyszczące kamyki i przy zabawie za­
pomina zupełnie o rozlewającym się przed nim oceanie 
prawdy tajemniczej, niezbadanej jeszcze. Littre, współ­
czesny pozytywista francuski, opowiada, jak przeszedł 
cały ląd pozytywnej wiedzy, z pojedynczych nauk złożony, 



10 —

i dostał się do jego najodleglejszych krańców i tam ujrzał 
ten wielki ocean Newtona, pełen tajemnic niedocieczonych, 
niewyjaśnionych. Do zbadania ich nie miał już ani żagli 
ani beczek. Cóż więc robi? Zatrzymuje się, klęka, korzy 
się przed tym nieznanym obszarem i wzruszony z gorą­
cym uczuciem, wielką wiarą i prawdziwą pobożnością zwra­
ca się do tego, który da moc jego myślom, ześle spokój 
sercu".1)

Cóż w tym nas uderza? Filozofja i religja dają nam 
światopogląd i tłomaczą znaczenie i cel życia ludzkiego. 
Filozofja i wiedza jest wyłącznie przejawem rozumu; re­
ligja zaś podaje obraz świata i życia według potrzeb dru­
giej, silniejszej połowy istoty człowieka t. j. uczucia i woli. 
Tą zasadniczą różnicą można objaśnić późniejsze powstanie 
filozofii. Filozofja, w miarę umysłowego rozwoju ludzi, 
wytwarzała się z religii. Dawniej starał się człowiek opa­
nować jedynie przyrodę, czynić ją podległą własnej woli, 
przystosować i zużytkować do swych potrzeb. Dopiero 
później mógł się zająć teoretycznymi sprawami, zadość 
uczynić wymaganiom rozumu.

Drugą cechą, rozróżniającą te dwa zjawiska jest to, 
że religja jest wytworem zbiorowym, (kolektywnym) ludo­
wym, posiada charakter i znaczenie społeczne. Daje ona 
podnietę do wytwarzania się różnych odcieni religijnych, 
powszechnie kościołami zwanych; objawia się w licznych 
obrzędach, zwyczajach, podciągniętych pod ogólne miano 
kultu, a które od działy wuj ą nader silnie na zmysłową 
i uczuciową stronę człowieka. Religja wreszcie stwarza 
oddzielny stan w społeczeństwie ludzkiem—duchowieństwo. 
Filozofja i wiedza nosi znów piętno indywidualności, (przez 
co jednak nie traci znaczenia społecznego) będąc wynikiem 
samodzielnego myślenia danej jednostki, co wyrosła ponad 
otoczenie, różni się odeń zapatrywaniem na świat i życie-

1) Sabatier Aug. Esquisse d’une philosphie de la religion (1897), 12.



11 —

Z tych zasadniczych]) wypływają i drugorzędne róż­
nice. Religja opiera się na wierze w nadprzyrodzone obja­
wienie, filozofja zaś na rozumie przyrodzonym. Religja 
jeśli nie może pozytywnie wyjaśnić zagadnień życia wszech­
świata, otacza je tajemniczością: filozofja podaje hipotezy, 
mające czasową tylko wartość, oczekujące późniejszego 
stwierdzenia. Religja rości sobie prawo do absolutnej 
prawdy i nieomylności—filozofja zaś głosi i uznaje jedynie 
prawdę względną, a wraz z nią prawo dowolnej krytyki. 
Religja wreszcie jest żywiołem konserwatywnym—filozofja 
postępowym.2)

Religia, z uczucia zrodzona, ma swój zawiązek w stra­
chu, obawie, poczuciu bezsilności i zależności od niezna­
nych istot, które wywierają wpływ na cały bieg życia 
ludzkiego.

„Nędza stworzyła bogów"—mówił Lukrec.
„Człowiek nagi, bezradny rzucony został na planetę 

zaledwie ochłodzoną, stąpając zaś chwiejnym krokiem po 
gruncie uginającym się pod jego nogami, poznał odrazu 
biedę i troskę, jaka napełniła serce jego bezmiernym nie­
pokojem.3) ,,Wiekuiste milczenie nieskończonych prze­
strzeni przeraża mię"— woła Pascal." 4)

3. W rozwoju religii należy rozróżniać dwa okresy:
a) okres fizyczny, naturalny. W nim to człowiek stara 

się ujarzmić przyrodę, a skoro spotyka się przy tym 
z trudnościami nieprzyzwyciężonymi, wyobraża sobie, że 
przyczyną ich są istoty jemu podobne, które też zaraz uo­
sabia. Za pomocą modlitwy, przyrzeczeń, Czarów, różnych 
ofiar chce on pozyskać ich przychylność, pragnie je upro­
sić, ażeby mu nie przeszkadzały w pokonaniu przyrody, 
w zaspakajaniu potrzeb życiowych.

1) Porównaj: Paulsen F. Einleitung in die Philosphie str. 3.
2) Porównaj: „Konkretna logika", str. 171, T. G. Masaryka.
3) Sabatier Aug. 13.
4) Tamże 22.



12 —

Największe poszanowanie, wdzięczność dla siebie, 
z drugiej zaś strony obawę —wzbudziła w człowieku ziemia, 
główna dawczyni pożywienia. Przedstawiano ją sobie ja­
ko istotę potężną, której płodność może ludzi uszczęśliwić— 
nieurodzaj narazić na głód straszny. Człowiek przekonał 
się również, że niebo przez deszcz i promienie słoneczne 
wpływa dodatnio na urodzajność ziemi i dlatego niebo 
i ziemię uważał za najbardziej zbliżone, pokrewne sobie 
istoty. Deszcz z nieba spadły zapładnia ziemię, niebo więc 
TJranos jest jej praojcem, Gaia zaś pramatką wszelkiego bytu. 
Ze czcią też zwracał się pierwotny człowiek ku słońcu^ 
którego światło i ciepło było koniecznym warunkiem życia 
ziemskiego; ku gwiazdom, jakich prawidłowy ruch był dlań 
symbolem wieczystego porządku; ku bezbrzeżnemu morzu, 
niepewnym falom którego powierzał żeglarz swoje życie, 
płynąc w wiotkim czółnie. Czując się wreszcie zależnym 
od wiatru, deszczu, burzy i t. p. uosobiał sobie też wszyst­
kie zjawiska przyrody. Śmierć obudziła wiarę w istnienie 
duszy, poza jej cielesną powłoką, w jej nieśmiertelność. 
Człowiek czcił duchy zmarłych swych przodków a wiara 
ta utrwaliła przekonanie, że wszystko w przyrodzie prze­
pełnione, ożywione jest duszą, do ludzkiej podobną.

W okresie fizycznym, czysto naturalistycznym, antro- 
pomorficznym podstawą pierwotnego stadjum religji było 
poczucie zależności od tych wyższych potęg nadprzyrodzo­
nych i dążność do wyswobodzenia się z pod ich przewagi 
Strach rozwija religję w człowieku przez wzbudzanie w nim 
nadziei i potrzebę modlitwy, jaka wkrótce staje się źró­
dłem pociechy dla jego skołatanego serca. Modlitwa jest 
pierwszym i zasadniczym wyrazem uczuć religijnych.

b) Okres etyczny przedstawia powolne przekształcanie 
się pierwotnych stosunków w wyższe, uszlachetnione po­
czuciem moralności. Człowiek rozpoznaje w sobie moralną 
siłę, występującą przeciw instynktom i wrodzonym skłon­
nościom. One to popychają go do zadowolenia własnych 
potrzeb, choćby nawet z krzywdą bliźnich; moralny zaś 



13 —

głos—głos sumienia każę mu dobrze żyć, uczciwie bez 
względu na osobiste korzyści. Człowiek zadaje sobie py­
tanie, gdzie jest początek tego wyraźnego głosu, skąd po­
chodzi jego siła i znaczenie? I znów uważa go za głos 
wyższych istot, którymi — jako przyczyną wszelakich zja­
wisk —wypełnił cały świat. W tym stadjum bogowie z po­
tęg naturalnych, fizycznych przemieniają się w potęgi mo­
ralne; z religji pierwotnej wytwarza się religja etyczna. 
Bogowie stają się dla ludzi ideałami, wzorami moralnej 
doskonałości, w religji tedy znajduje człowiek zaspokojenie 
swej wrodzonej dążności do udoskonalenia się. To, czego 
etyka wymaga od ludzi, co powinno być celem ich prag­
nień i czynów—to wszystko urzeczywistnia, obejmuje re­
ligja. Życie religijne „in concreto" (w ścisłym znaczeniu) 
przedstawiane jest jako życie moralne, święte, boskie, 
szczęśliwe. Stąd pochodzi nadprzyrodzone uświęcenie przy­
kazań, praw religijnych. Religja uznająca początkowo 
wielu bogów (politeizm), stopniowo przemienia się w wiarę 
w jednego Boga, stwórcę wszechrzeczy i staje się mono­
teistyczną.

4. Przy tym powolnym rozwoju, widocznym we 
wszystkich religjach, przyjmuje udział i rozum ludzki. Z ło­
na pierwotnej religji wyosabnia się rozumowy pogląd na 
świat w postaci filozofji i znów wywiera wpływ na poda­
ny rozwój. Religja i filozofja, jako żywioły: konserwatyw­
ny i postępowy wzajem na siebie zaczynają oddziaływać; 
od tej też chwili datuje się między nimi bezustanny spór 
i walka.

Dzieje filozofji są właściwie historją powolnego wy­
zwalania się rozumu z pod wpływu i pojęć religijnych.

Możnaby to poprzeć całym szeregiem przykładów. 
Już w Grecji Ksenofanes zalecał swym rodakom zamiast 
mitycznych wyobrażeń—trzeźwe badanie kwestji. Pitago­
ras, Sokrates, Platon wyłączają z zasad religji pierwiastek 
antropomorficzny. Widzimy, że w scholastyce,filozofja Ary­
stotelesa do nauki religji wprowadza ważne bardzo zmia­



— 14 —

ny. Powstanie protestantyzmu należy również objaśnić 
przedostaniem się racjonalizmu do systematu teologiczne­
go. Filozof ja racjonalistyczna nowej doby zwraca główną 
uwagę na zagadnienia religijne i stara się dowieść praw­
dziwości dogmatów religji jak: istnienie Boga, nieśmiertel­
ność duszy, wolną wolę; próbuje nawet — rozumie się na- 
próżno—utworzyć religję naturalną, A. Comte założyciel 
pozytywizmu w XIX w. uważając rozwój ludzkości pod 
względem religijnym i metafizycznym za ukończony zu­
pełnie, zakłada nową religję, religję opartą na zasadach 
humanitarności, podobną zresztą co do formy zewnętrznej 
do organizacji kościoła katolickiego.

Widoczne jest, że mimo wszystkie wyżej podane róż­
nice, między religją a filozofją istnieje bliskie pokrewień­
stwo. Wiele prawdy zawiera zdanie Hume‘go, iż religja 
jest tylko popularną formą filozofji i słowa Schultze’go: 
„Religja i filozofją są rodzonymi siostrami... obie wyrażają 
ogólny pogląd na wszechświat. Różnica, zachodząca mię­
dzy nimi na tym polega, że religja przedstawia filozofję 
przestarzałą, będącą własnością niższych warstw społecz­
nych. Religja jest jakby wrodzoną wiedzą olbrzymich mas 
szarych, większości zatym całej ludzkości; filozofją nato­
miast jest religją mniejszości ludzi, umiejących myśleć 
abstrakcyjnie (oderwanie). Religja jednak i filozofją są 
dwoma biegunami, niezbędnymi dla duchowych potrzeb 
zarówno jednostek, jak i narodów. Wiedza i filozofją po- 
wstają z religji, ale ona sama bez ich powtórnego wpływu 
zeszłaby do podrzędnej roli zabobonu.

Jakkolwiek religja i filozofją odmienne mają pocho­
dzenie—schodzą się przy wspólnym celu—wyjaśnienia isto­
ty wszechświata. Nawet i środki, jakimi się posiłkują 
w dojściu do tego celu nie są tak bardzo różne od siebie. 
Dogmaty, będące częścią religijnych poglądów na świat 
i życie opierają się na mitach i symbolach. Religja, po­
wstała z uczuciowej, wolnej czynności ducha ludzkiego nie 
zbliża się bynajmniej do pojęć naukowych.



15 —

Filozofja od nich swój początek wywodzi, lecz, chcąc 
wypełnić braki poznania naukowego, ucieka się nieraz do 
nieprawdopodobnych pomysłów, opartych nie na czystym 
rozumie, ale i na fantazji niepozbawionej mitycznego za­
barwienia. Czyż nic mitycznego nie posiadają w sobie do­
wodzenia Hegla o idei absolutnej, Schopenhauer’a o woli, 
Hartmanna o nieświadomości? Dział ścisłej wiedzy nie 
jest tak, jak się pozornie wydaje, zupełnie odmiennym od 
pojęć, wyobrażeń mitycznych — jest między nimi związek 
i stopniowe przejście.

Nawet i wiedza specjalna, fachowa, która bierze swój 
początek w jasnych, pewnych danych naukowych, która 
opiera się przeważnie na trzeźwym, ścisłym badaniu, do­
świadczeniach, prowadzonych systematycznie i metodycz­
nie—nawet i ona dochodzi do punktów, jakich objaśnić 
nie jest w możności. Wówczas musi się posiłkować okre­
śleniami mniej lub więcej mitycznymi. Alboż pojęcia ato­
mu, materji, siły, energji nie mają w sobie pierwiastku 
mitycznego?

Między filozofją a religją istnieje podobny stosunek, 
jaki zachodzi między filozofją a naukami specjalnymi. Wy­
szły one ze wspólnego środowiska—filozofji, następnie roz­
wijały się samodzielnie, lecz zaczynają powracać znów do 
niej, ażeby filozofja na ich podstawie wzniosła nowy i je­
den tylko pogląd na świat i życie. Filozofja również w pier­
wotnej swej formie, przed odłączeniem się od niej nauk 
specjalnych—powstała z religji i znów sama, skoro dojdzie 
do doskonałości stanie się najdoskonalszą, najwznioślejszą 
religją całej ludzkości.



A. Zapatrywania greków na świat i życic.

u.

Grecki naturalizm.
(Charakter greckiej religji.—Zapatrywanie greków na przyrodę, życie, ro­
dzinę, państwo. — Małżeństwo i stanowisko kobiety u greków. — Życie 
a śmierć.—Zasada etyki greków: życie zgodne z naturą. — Doskonałość, 

jako organiczne połączenie dobra z pięknem.—Wychowanie greckie).

5. Wymieniony proces był ogólnym, więc spotyka­
my go i w kolebce cywilizacji Europejskiej —w Grecji.

Rozbierając wszechstronnie grecką kulturę, z której 
wypływa i cała nasza cywilizacja, chcąc, powiedzieć, jak 
się ona przejawia w religji i filozofji, przekonywujemy się, 
że charakterystyczną jej cechą jest naturalizm i racjonalizm.

Naturalizm oznacza wyjątkowe uznawanie przyrody, 
właściwe grekom, t. j., że grecy z religją, sztuką, filozofją 
zwracają się do przyrody i to z wielkim zaufaniem, że 
w otaczającym ich świecie znajdują dostateczny pośród 
swego istnienia, upragniony cel życia. Cieszą się oni z ży­
cia, młodości, rozkoszy, zdrowia, natury i piękna, wierzą 
optymistycznie, iż czynność całej przyrody dąży do urze-



17 —

czywistnienia dobra już tutaj na ziemi, w życiu ludzkim 
Słowem życie doczesne nie jest dla greków, jak później dla 
chrześcijanina „padołem płaczu“ przeciwnie rozkosznym 
siedliskiem, gdzie w życiu i czynach człowieka łączy się 
prawda z dobrem i pięknem.

Pod wyrazem racjonalizm, pojmuję rozum grecki. 
Grek nietylko wierzy w naturę, ale i w potęgę swego ro­
zumu. Rozum uważa za najlepszego przewodnika swych 
myśli i czynów, Życie harmonijnie zgodne z przyrodą 
jest dla greka równoznacznikiem życia, idącego za głosem 
rozumu. Wynikiem, dziełem greckiego racjonalizmu jest 
grecka filozofja i nauka.

6. Zwróćmy się przedewszystkim do greckiego na­
turalizmu i zastanówmy, jak się on przejawia w religji 
i wogóle w zapatrywaniu na świat i życie. Religja grecka 
jest naturalistyczną, a prócz wymienionych cech, wspól­
nych wszystkim religjom, posiada pewne charakterystyczne 
właściwości.

Religja ta zasadniczo jest instytucją państwowę, po­
dobnie jak sztuka, wychowanie, nauka. Państwo uczyniło 
religję poddaną sobie. Religja grecka nie wytworzyła od­
dzielnej religijnej korporacyi, kościoła poza państwem, nie 
wytworzyła stanu kapłańskiego z jego niezależnością, sa- 
moistnością. Obowiązki kapłanów spełniały pewne rody; 
nie było tam wcale owych stopni i różnic między kapła­
nem i zwykłym obywatelem, kapłanów uważano za urzęd­
ników państwowych. Religja grecka nie miała też ściśle 
przepisanych artykułów wiary i dogmatów, a przekonania 
religijne zależne były od woli jednostki. Trzeba przyznać, 
że wiarę całą otaczał duch poezji, że zwracano uwagę 
na pierwiastek estetyczny, różnica zaś między dogmatem 
a legiendą nie istniała właściwie w Grecji.

Stąd wypływa zupełna tolerancja religijna; nikogo 
w Grecyi nie prześladowano za wiarę, Mówi się wpraw­
dzie, że Anaksagoras skazany został na wygnanie, Sokra­
tes na śmierć z powodów religijnych, lecz wyrok na nich 



— 18 —

wydany opierał się na podstawie politycznej, a nie religij­
nej. Poglądy ich i nauka sprzeciwiała się ówczesnemu 
kultowi, zwyczajom religijnym, przez co i oni sami stali 
się niebezpiecznymi dla państwa.

Religijne zapatrywania wyrażone były w literaturze 
i sztuce narodowej Homer był katechizmem dla greków; 
poezja zdążała do celu religijnego, teatrem posługiwała się 
religja. Wszędzie jednak uwydatnia się naturalistyczny 
jej charakter. Wszystko jest ożywione bogami uosobiony­
mi, cała przyroda duszę posiada. Każda studnia ma swą 
nimfę, na górach przebywają oready (nimfy górskie), 
w lasach dryady (leśne nimfy). Wszystko rozwesela Pan, 
który tańczy wciąż między rusałkami. „Serce jego prze­
pełnione jest rozkoszą, cieszy się i raduje z wesołych śpie­
wów, powabnego tańca na miękkiej murawie, gdzie kwit­
nie szafran i pełne woni hjacenty".

Płodność ziemi wywołuje kult dla Demetrjusza (bóg 
ziemi Ceres); potężny Posejdon (bóg morza) panuje nad. 
morzem, a za pomocą swego trójzęba sprowadza burzę 
i ciszę morską. Za upajające i oświeżające winne grona 
czczony jest bożek wina Djonyzos (Bachus); mocami pod­
ziemnym włada groźny Pluton. Nawet i ludzkie namięt­
ności mają swych orędowników boskich. Miłością opiekuje 
się bożek Eros, rozumem, mądrością Atene; boginią zem­
sty Erinna prześladuje grzech do kilku pokoleń. Wszystko 
boskie, niebiańskie starano się jakby ucieleśnić, na ziemię 
przenieść, przez co nabierało to charakteru politycznego. 
Przecież sami bogowie, żyjąc na szczycie świętego Olimpu, 
są w bezpośrednich stosunkach z obywatelami ziemi. Póź­
niej wprawdzie przeniesiono w pojęciach religijnych górę 
Olimp nad obłoki, ale i wtedy również przedstawiono so­
bie siedzibę bogów po ludzku, mieli oni bowiem zamieszki­
wać wspaniałe pałace. Bogowie, którzy tak blisko znaj­
dują się człowieka, szkodzą mu lub pomagają; oni też są 
stworzycielami ustroju państwowego wogóle. Herkules, 



19 —

syn największego boga Jowisza, jest praojcem pokolenia 
doryjczyków, jońskiego zaś Jon, syn Apolla.

Religja grecka ogromne ma znaczenie pod względem 
społecznym i politycznym. Ważniejsze momenty religijne 
łączą się i utożsamiają z politycznymi. Żeglarz grecki, po­
wracając z dalekich krain koło przylądku Sunium, spo­
strzegłszy błyszczący się posąg na Akropolisie, bogini Ate­
ny—widzi w nim symbol rodzinnego miasta, nawet całej 
rzeczypospolitej. 1)

Religja była nader silnym węzłem, łączącym w ideal­
ną całość liczne i drobne plemiona greckie, tworzące małe 
państewka. Apollo delficki; słynny posąg Jowisza dzieło 
Fidyjasza, toż miejscowości otoczone prawdziwym kultem 
religijnym, do których przybywali z różnych stron grecy 
i czuli się tam u siebie, czuli się związanymi z sobą współ 
ną cywilizacyą, a obcy zupełnie barbarzyńskim cudzo­
ziemcom.

Życie religijne było, że tak powiem, duchową, we­
wnętrzną stroną życia politycznego, jednego od drugiego 
nie można było rozdzielić. Mieszkaniec starej Grecji nie 
pojąłby walki średniowiecznej kościoła z państwem; nie 
zrozumiałby naszego rozróżniania, odgraniczania ciała od 
duszy, natury od cywilizacyi. Rousseau i Tołstoj ci zwo­
lennicy powrotu do natury — byliby tam dziwnym zja­
wiskiem. Słowem religja grecka—to religja doczesnego 
życia pełnego radości, piękna, rozkoszy.

Zachodzi teraz pytanie, jakie wytworzył sobie poję­
cie o całym świecie i życiu ówczesny obywatel Grecji, 
opierając się na zasadach tej religji? wyobrażenie jego 
w następujących słowach można streścić.

7. Ziemia nasza jest ogromną, równą płaszczyzną, 
nad którą unosi się niebieskie sklepienie; wewnątrz ziemi, 
pod jej skorupą znajduje się podziemny świat, miejsce

1) G. L. Dickinson. The greek view of life 1898, 10. 



— 20 —

zmarłych, otchłań piekielna — Hades, Tartaros. Odległość 
tych głębin od powierzchni ziemi równa się odległości jej 
od sklepienia niebieskiego. Całą płaszczyznę ziemi — ota­
czają wody ogromne, czyli Oceany, po których to ona pły­
nie. Grecy, zamieszkując kraj poprzerzynany, oblany mo­
rzami, przyznawali wodom —zupełnie konsekwentnie—wiel­
kie znaczenie. Nic też dziwnego, że pierwszy filozof grec­
ki Tales uważał wodę za przyczynę wszelkiego bytu. Słoń­
ce zachodząc co wieczór — zanurza się w wody Oceanu, 
przepływa je i oczyszczone w jego falach znów wypływa 
na wschodzie.

Powstanie ziemi objaśniano w sposób podobny do 
rodzenia się istot żywych. Kuliste sklepienie przypomina­
ło swym kształtem wielkie jajo. Początku doczesnego świa­
ta i bytu należy szukać w tym jajku, które w pewnym 
czasie rozpołowiło się. Wierzchnia połowa utworzyła fir­
mament, spodnia zaś ziemię wraz ze wszelkim jej życiem 
i jestestwem 1).

Ziemia stanowi punkt środkowy świata, człowiek zaś— 
ziemi.

Człowiek i przyroda ściśle są związani, zależni wza­
jem od siebie.

A jakiż był pogląd "greckiego naturalizmu na czło­
wieka i życie? Cóż jest treścią tego życia? Piękno i do­
bro są dwa główne składniki doskonałości (kalokagathia) 
o którą grek zawsze się starał. Greckiemu zapatrywaniu 
na życie przeciwną była zarówno bezczynność, używanie 
nadmiernie wschodu, jak klasztorny ascetyzm średniowie­
cznego człowieka. Czego starożytny grek oczekiwał i żą­
dał od życia— najlepiej jest nakreślone w znanym opowia­
daniu Herodota o spotkaniu króla Lidji Krezusa z mędr- 
cem Solonem.

Bogaty król Krezus, ukazał swemu gościowi, ateń­
skiemu mędrcowi Solonowi, wszystkie swe skarby i zapy-

1) Gomperz, Griech. Denker 1, (1896) 76. 



— 21—

tal go, jakiego człowieka uważa za najszczęśliwszego (był 
przekonany, że swoje nazwisko usłyszy). Solon—jak pisze 
Herodot—nie myśląc nawet o pochlebstwie, w odpowiedzi 
trzymał się li tylko prawdy: „Królu, za najszczęśliwszego 
człowieka uważam Telosa z Aten". Zadziwiony tymi sło­
wy, zapytał Krezus z ciekawością: „Dlaczego Telosa mia­
nowicie uważasz za najszczęśliwszego?" Solon odparł: „Te- 
los, żyjąc w czasach powodzenia swego kraju, miał dorod­
nych synów, widział, jak im się dzieci zdrowe rodziły 
i dobrze chowały, powtóre opływał przez całe swe życie 
w dostatek, a do tego wszystkiego była mu dana lekka 
a sławna śmierć". Na drugim miejscu wymienił Solon 
Kleobisa i Bitona—dwu szczęśliwych młodzieńców, odzna­
czających się prawdziwą cnotą i męstwem, oni to zaprzę­
gli się do wozu i zawieźli w nim swą matkę do świątyni 
na uroczystości, ku czci bogini Hery urządzone. Rozrze­
wniona matka prosiła boginię, aby jej synom dała to, co 
tylko może być najlepszego dla człowieka. Hera zesłała 
na nich spokojną śmierć. Solon na zapytanie władcy, dla­
czego jego bogactwa i położenie tak mało ceni, wyjaśnił 
mu dokładnie, że przed śmiercią nikt się nie może uważać 
za zupełnie, lecz jedynie za względnie szczęśliwego 1).

1) Historja Herodota I. 30—32.

Bibl. Sam. Rozwój umysłowy ludów Europy. 2

Widocznym jest, że według greckiego zapatrywania 
się na świat — zadowolenie, szczęście ludzkie zasadza się 
na trzech danych: dobrze żyć, dobrze postępować i dobrze 
umrzeć.

Głównym jednak warunkiem do urzeczywistnienia się 
tego ideału życia—było zijcie w państwie^ gromadzie. Czło­
wiek jest istotą społeczną, czyli polityczną, jak mówi Ary- 
stoteles; a według jego określenia, zgodnego z przekona­
niem całego narodu. „Państwo jest społeczeństwem, zło­
żonym z podobnych sobie jednostek w celu zapewnienia 
im najpomyślniejszego życia“.



— 22 —

Grecy uznają absolutną wszechpotęgę państwa w sto­
sunku do jednostek. Indywiduum, rodzina zanika wobec 
pojęcia obywatel. Człowiek jest prawie niczym—obywatel 
wszystkim. Człowiek przedstawia wartość tylko jako czło­
nek społeczeństwa państwowego, jako obywatel. Państwo 
właściwie jest człowiekiem. To dobro, którego spełnienie 
jest obowiązkiem, celem życia jednostki, nie może być 
wykonane przez jednostki porozrzucane, ale przez połączo­
ne w całość, w społeczeństwo państwowe.

Prawdziwy pogląd grecki na życie, na państwo, jego 
zadania nie zasadza się na tym, by każde indywiduum 
miało się zupełnie poświęcać dla państwa, zatracić swą in­
dywidualność, lecz raczej na tym, że jednostka istnieć 
właściwe może w społeczeństwie jedynie, że musi się stać 
pierwej obywatelem, ażeby później była człowiekiem. Z tego 
wypływa właściwość grecka, iż każdy pojedynczy obywa­
tel obowiązany jest przyjmować osobiście udział w życiu 
państwowym. Systemu reprezentacyjnego, w naszym zna­
czeniu, wyboru posłów—grecy nie znali.

To znowu wytwarzało inną właściwość, iż nie mogły 
powstać wielkie państwa, a cała Grecja rozpadła się na 
liczne, samodzielne lecz małe państewka. Z tym ma zwią­
zek owo, wprost święte, poszanowanie praw swego kraju. 
I tutaj jest fakt religijny, nader ważny. Pierwsi prawo­
dawcy przestawali z bogami. Likurga natchnął Apollo, 
Minosa—Zeus i t. d. Demostenes w swej mowie przeciw 
Aristogetesowi najlepiej określił naturę, jako pierwszy wła­
ściwie stopień prawodawstwa. ,.Ateńczycy, cale życie lu­
dzi, bez względu, czy zamieszkują wielkie, czy małe pań­
stwo, kierowane jest przyrodą i prawami. Natura jednak, 
zwłaszcza według zdania wielu jednostek, jest nieprawi­
dłową, prawa zaś są uporządkowane ogólnie, wszystkich 
obowiązujące... Każde prawo to dar bogów, postanowie­
nie mądrych mężów, naprawa rozmyślnych i nierozmyśl- 
nych omyłek, umowa obywatelska, według której wszyscy 
do państwa przynależący powinni postępować.“ U greków 



— 23 —

uznanie dla prawa było tak rozwinięte, że sprawiedliwość 
utożsamiali z prawem. W dziełach Ksenofonta sprawie­
dliwość określona jest wprost „jako to, co zgodne jest 
z prawem. Znaczenie państwa, jego wszechpotęgi najbar­
dziej uwydatnia się w życiu rodzinnym greków i niewolni­
ctwie.

8. Z pełni praw obywatelskich korzystali tylko ary­
stokraci; ludzie żyjący z pracy rąk—rolnicy i rzemieślnicy 
byli ich pozbawieni. Praca fizyczna nie cieszyła się uzna­
niem u greków. Ksenofont tak się o tym wyraża: „Sztu- 
ka, nazwana rzemiosłem złego imienia używa w naszych 
miastach. Zeszpecą ona ciała robotników, nadzorców, zmu­
szając ich do ciągłego siedzenia, przebywania w ciasnych 
miejscowościach, nieraz do spędzania wielu godzin przy 
ogniu. Wskutek tego ciała ich stają się nieodporne, słabe 
a duch jednocześnie maleje. Zresztą rzemieślnicy, oddani 
pracy, nie mają swobodnego czasu dla zajęcia się losem 
swych przyjaciół, kraju—są oni zatym złymi przyjaciółmi, 
marnymi obrońcami swej ojczyzny. W niektórych stro­
nach nawet, szczególniej w tych, co walecznością się wy­
różniają nie wolno żadnemu z obywatelów uprawiać rze- 
miosła."

Ani Platon, ani Arystoteles nie chcą przyznać rolni­
kom i rzemieślnikom czynnego współudziału w sprawach 
państwowych. Arystoteles wyraźnie zaznacza, iż są oni, 
dzięki zajęciu, pozbawieni doskonałości obywatelskiej. Oni 
powinni zaopatrywać we wszystko rzeczywistych obywate­
li, dla których tylko sztuka i nauka jest odpowiednią 
pracą.

Najliczniejszą klasę mieszkańców Grecji stanowili 
niewolnicy. W samych Atenach było podobno 20,000 oby­
wateli a 400,000 niewolników! Niewolnictwo jest charak­
terystyczną cechą cywilizacji greckiej. Zniesienia niewol­
nictwa domagały się pojedyncze głosy jedynie, najwięcej 
było ich wśród sofistów. Arystoteles jednak broni w swej 
polityce tej instytucji, jako zupełnie racjonalnej i sprawie­



24 —

dliwej. Wychodzi z założenia, że niewolnik jest tylko 
majątkiem żywym, żywym przedmiotem, a jako upośledzo­
ny przez naturę, stojąc nader nisko pod względem fizy­
cznym i duchowym nie umiałby sam sobą kierować, więc 
musi być podległym.

Niektóre roboty (jak np. tkactwo), według Arystote­
lesa nie byłyby możliwe, gdyby nie istnieli ludzie prze­
znaczeni do nich od urodzenia. Ludzie ci słusznie są nie­
wolnikami, z czym zresztą jest im bardzo dobrze. Arysto­
teles chce więc z niewolnictwa uczynić instytucję zupełnie 
naturalną. Ze wzajemnego stosunku pana do niewolnika 
wypływa zawsze korzyść tam, gdzie stosunek ten jest na­
turalnym a nie wynikiem prawa lub przemocy.

Głosy potępiające niewolnictwo z początku nieliczne, 
z biegiem czasów stawały się coraz liczniejsze i donio­
ślejsze.

Już Alcydamas uczeń Gorgiasza woła z zapałem: 
„Bóg wszystkich ludzi wolnymi stworzył, natura nikogo 
nie uczyniła niewolnikiem". Podobnymi słowy odzywa się 
i poeta Filemon: ,,Żaden człowiek nie narodził się niewol­
nikiem, los tylko doprowadził ludzi do tego stanu." Wresz­
cie Eurypides, ten nowoczesny poeta grecki mówił: „Jedna 
rzecz jedynie hańbi niewolnika to jego nazwa. Pod inny­
mi względami, jeśli niewolnik jest szlachetny — nie różni 
się od człowieka wolnego".

To jednak były pojedyncze glosy. Również należy 
podkreślić, że położenie niewolników greckich często było 
znośniejsze od nowoczesnego. W Grecji, silnie to akcen- 
tuję—dzisiejsze pojęcia o demokratycznym urządzeniu pań­
stwa całkiem były obce. Równość obywatelska np. mię­
dzy demokracją ateńską była względna; nie chodziło tam 
o nadanie wszystkim równych praw, lecz o pozyskanie dla 
jednostek należnych im praw.

Zapatrywanie naturalistyczne greków na życie do­
skonałe zawiera się w pojęciu: Dobra dusza w pięknym 
ciele w połączeniu ze wszystkimi potrzebami doczesnymi



— 25 —

(zdrowiem, bogactwem i pięknością). Zadaniem życia gre­
ków jest wytworzenie dla obywatela, jako członka klasy 
arystokratycznej, odrębnego stanowiska, odłączenia go od 
szarych mas tłumu.

9. W Grecji i życie rodzinne miało charakter poli­
tyczny. Prawdopodobnie rozwój postępował od rodzinne­
go życia do ogólnego w państwie w którym rodzina jak­
by zanikała. Arystoteles przyznaje to mówiąc, że w naj­
starszych tylko czasach, dopóki rodziny żyły patryjarchal- 
nie dla siebie, każdy według swej własnej woli kierował 
żoną i dziećmi. Wyżej zaś od rodziny i prowincji stoi 
państwo, gdyż samo sobie wystarcza. Ono jest właściwie 
formą naturalną, a człowiek z natury jest istotą potrzebu­
jącą społeczeństwa zorganizowanego.

W Grecji w stosunku kobiety do mężczyzny mało 
było pierwiastku romantycznego. Jedynie w okresie mi­
tycznym, w pieśniach Homera znajdujemy niezwykłe przy­
kłady prawdziwego uczucia rodzinnego. Dość wymienić 
Odyseusza z wierną Penelopą, która przez dwadzieścia lat 
wyczekuje z gorącą miłością powrotu swego męża; albo 
Hektora i Andromachę, ich rozrzewniające pożegnanie na 
murach Troi, lub też poetyczne spotkanie się Nausiki, cór­
ki króla Fajaków z Odyseuszem. Nausika, pod wrażeniem 
jego piękności, wyraża życzenie swe towarzyszkom: „Ah, 
gdybyż podobny młodzieniec mógł zostać moim mężem, 
gdybyż mu się spodobała nasza wyspa i zechciał na niej 
zamieszkać" 1). Jednak w czasach największego rozwoju 
państw greckich małżeństwo i rodzina uważane są za in­
stytucje państwowe. Małżeństwo—to środek dla zabezpie­
czenia krajowi młodego pokolenia. Nawet tak oględny pi­
sarz jak Ksenofont twierdzi, iż przy zawieraniu małżeń­
stwa mniejszą uwagę zwracać należy na osobiste uczucia, 
większą zaś na trzy warunki: 1) aby przez nie zapewnione 

1) Odyseja II, 244.



— 26 —

było utrzymanie rodu, wydawanie potomstwa, 2) ażeby 
ojciec mógł liczyć na opiekę w starości, 3) by przez mał­
żeństwo była racjonalnie rozdzielona praca między męż­
czyzną, który powinien się starać o potrzeby rodziny, 
i ogólne—a żoną, której w udziale przypada ognisko do­
mowe. T)

Z tego zapatrywania wypływają całkiem naturalnie 
różne zwyczaje. W wielu np. prowincjach greckich istnia­
ło prawo, wydane w imię dobra ogólnego—prawo, dozwa­
lające rodzicom zabijanie dzieci chorowitych, słabych.

Jeszcze dalej posunęli się teoretycy, zwłaszcza Platon 
w „Politei", Podług niego życie rodzinne zanika w życiu 
państwowym. Chce on, aby stosunek mężczyzn do kobiet, 
podlegał przepisom państwowym, ażeby dzieci wychowy­
wane były we wspólnych domach wychowawczych, nie 
znając rodziców własnych, wzrastając i żyjąc tylko dla je­
dnej wielkiej rodziny—państwa.

Wobec tych warunków kobieta w zupełności zależała 
od mężczyzny. Ale przeciw temu stanowisku kobiet wy­
stępowały pojedyncze jednostki. Sam Platon przemawiał 
za przyznaniem całkowitej równości obu płciom i konse­
kwentnie żądał udziału kobiety w wojnie. Poeta Eurypi­
des domaga się też równouprawnienia kobiet.

10. Naturalizm grecki najjaskrawiej przejawia się 
w wyobrażeniach starożytnych greków o życiu i śmierci. 
W tym najwidoczniejszy jest rozdźwięk pojęć greckich 
z późniejszymi przekonaniami chrześcjańskimi.

Grek święcie wierzy w możność istnienia absolutne­
go szczęścia na tym ziemskim świecie. O życiu pośmiert­
nym, pozagrobowym nader mało rozmyśla i nie ma o nim 
skrystalizowanych poglądów. Przywiązanie do życia wzbu­
dza niejasną trwogę przed śmiercią, albo obojętność na to, 
co po śmierci nastąpi.

1) Dickinson, 156.



27 —

Grek nie pokłada swoich nadziei w życie przyszłe, 
o jakim nie. ma wyobrażenia. Tutaj na ziemi, w życiu 
zmysłowym chce osiągnąć zupełne szczęście. Charaktery­
styczne są z tego względu słowa, wypowiedziane przez 
ducha Achillesa do Odyseusza, który nawiedził świat pod­
ziemny: „Wołałbym raczej żyć na ziemi w roli zwykłego 
sługi najbiedniejszego pana, niż panować tutaj nad umar­
łymi, co już nie istnieją". 1)

Życie pozagrobowe to jakby cień rzeczywistego, ziem­
skiego życia. Dla greków śmierć była śmiercią w najgroź­
niejszym słowa znaczeniu, nie zaś, jak dla chrześcjan, 
przejściem, początkiem nowego żywota. Słusznie też za­
znaczył Góthe w „Italienische Reise", że starożytne nad- 
grobki wszystkie prawie odnoszą się więcej do życia, ani­
żeli śmierci co wyobrażają pomniki greckie i rzymskie. 
Ot na jednym np. stoi posąg matki i ojca trzymających 
syna za rękę i patrzących z pogodą na siebie, z jakąś 
ufnością w przyrodę... Na drugim znów ojciec zdaje się 
odpoczywać na łożu, i wyczekiwać przyjścia rodziny. Po­
stacie na pomnikach, przez starożytnych artystów stwa­
rzane, nie załamują rąk, nie spoglądają ku niebu. Przeciw­
nie, i po śmierci są oni takimi, jacy byli za życia. Stoją 
spokojnie, naturalnie, niby rozmawiając ze sobą 2).

Słowem starożytny grek do tego stopnia przywiąza­
ny jest do życia, że wierzy w jego istnienie w tejże for­
mie i poza grobem. Życie ziemskie w sztuce rozszerzone, 
przeniesione jest niejako na życie przyszłe. O zmartwych­
wstaniu grecy nie mieli najmniejszego pojęcia.

Jeno przez misterje wybrani, przypuszczeni do tajem­
nicy nabywali dokładniejszego wyobrażenia o życiu poza­
grobowym. Tak o nich mówi Pindar: „Błogosławiony jest 
ten, kto widział te rzeczy przed wstąpieniem na zie­

1) Odyseja XI, 489.
2) Duckinson 37.



— 28 —

mię. On wie o początku i końcu życia, od boga da- 
nego". 1)

Na tamtym świecie niema już prawdziwego życia. 
Przebywają tam dusze rozłączone z ciałem jako cień tyl­
ko, bez czucia ni myśli. Dawną świadomość mogą posiąść 
na chwilę, jeśli się krwi napiją. O ile zaś pojęcia o tym 
bycie po śmierci były więcej określone, jaśniejsze, wyraża­
ły się w przekonaniu, że pozagrobowe życie jest właściwie 
dalszym ciągiem życia doczesnego. Minos w owym świe­
cie tak jak przedtem na ziemi spełnia obowiązki sędziego, 
Orion jest myśliwym i t. p.

11. Naturalistyczną wreszcie jest treść etyki grec­
kiej. Pojęcie grzechu, znaczenie obowiązku było obce mo­
ralności greckiej. Cała etyka polegała na harmonijnym 
połączeniu dobra i piękna w całość doskonałą (kalokagat- 
hia). Cnota grecka zasadza się na rozwijaniu, udoskona­
laniu wrodzonych zdolności i upodobań. Platon trafnie 
określa etyczne zapatrywania swych ziomków, mówiąc: 
(Politeja 444) „Cnota jest pewnego rodzaju zdrowiem — 
zdrowiem piękności i dobrych nawyknień duszy; występek 
jest chorobą, zeszpeceniem, kalectwem duszy." Człowiek 
z natury pragnie zdrowia, unika choroby tak samo i w ży­
ciu duchowym, moralnym dąży do cnoty, odwraca się od 
nieprawości. Będzie on dobrym, jeśli nie zapomni o cen­
nym zdaniu, wyrytym nad świątynią w Delfach: „Niczego 
zanadto", jeśli zachowa we wszystkim należytą miarę. 
W pojęciu o doskonałości, będącej połączeniem dobra 
z pięknem, mieści się i pojęcie o greckim umiarkowaniu. 
Owa powściągliwość grecka, będąca zasadniczą motą, wska­
zuje człowiekowi jak się ma zachowywać wobec popędów 
zmysłowych. Grek potępiał zarówno zbyteczne naduży­
wania, jak i ascetyczną wstrzemięźliwość. Człowiek może 
używać wszystkich rozkoszy i przyjemności, ale umiarko-

1) Pindar. Thven I.



— 29 —

wanie, bez uszczerbku dla zdrowia fizycznego i moral­
nego.

Cały świat przedstawia piękny obraz porządku, har- 
monji a zwie się „Kosmos", podobnież i życie ludzkie, 
zgodne z naturą samo w sobie powinno być doskonałe, 
winno być „mikrokosmem". „Zycie zgodne z naturą — to 
ostatni wyraz greckiego naturalizmu. Do tego celu zmie­
rza i wychowanie greckie. Stara się ono o rozwój i dopro­
wadzenie do doskonałości wszystkich wrodzonych fizycz­
nych i duchowych stron człowieka. Ideałem, do którego 
dąży, jest wychowanie silnego, pięknego mężczyzny, o szla­
chetnej zacnej duszy, rozwiniętym umyśle, któryby mógł 
wypełniać należycie przyszłe obowiązki obywatela kraju. 
Tym dwom zadaniom odpowiadają dwa równoległe działy 
wychowania gimnastyczne (fizyczne) ogólne, umysłowe, mu­
zycznym zwane.

Naturalnie i wychowanie było obowiązkiem państwa. 
Wychowawcza władza państwa, zaznacza się najjaskrawiej 
w Atenach i Sparcie. Wychowanie greckie, pod wzglę­
dem zależności od państwa i przygotowywania dlań oby­
wateli, zbliżone jest do nowoczesnych ideałów pedagogicz­
nych. Braki jego, w porównaniu z dzisiejszym zasadzają 
się na zaniedbaniu wychowania kobiet i niewolników.

Wychowanie greckie jest i w tym znaczeniu natura- 
listycznym, że teren jego stanowi przyroda. Grecy wycho­
wywali swą młodzież na łonie natury, w gimnazjach oto­
czonych polami, drzewami. Mędrcy najchętniej w ogro­
dach wykładali. Platon w Akademji, Arystoteles w Li­
ceum, Epikur w przepięknych ogrodach, dla tego celu ku­
pionych.

W wymienionych faktach widzę podstawę greckiego 
naturalizmu, wywierającego wszechstronny wpływ na ży­
cie greków. Naturalistyczne zapatrywanie na życie, świat, 
przedostaje się do religji, państwa, nakreśla stanowisko 
niewolnika, znaczenie rodziny, kobiety. Pogląd na życie 



30 —

i śmierć silnie jest zabarwiony naturalizmem, a jeszcze 
silniej etyka grecka i wychowanie.

Kończę na podaniu konkretnego przykładu. Kseno- 
font określa nam charakter i życie prawdziwego hellena 
jego własnymi słowy: „Przedewszystkim wyznaję cześć 
dla bogów; następnie, pokrzepiany modlitwą, staram się 
wszystkimi siłami posiąść zdrowie i siłę fizyczną, zdobyć 
sławę w swej ojczyźnie, uznanie wśród przyjaciół, dosta­
tek i bogactwo nawet1).

Tutaj mamy wyliczone wszystko, co zawiera się w na­
turalizmie greckim. Piękne ciało, w którym przebywa 
szlachetna dusza, wszelkie dary fortuny, wielka ilość przy­
jaciół, sympatja ludzka, możność poświęcenia swego ja dla 
dobra państwa.

1) Dickinson, 145.



III

Grecki racjonalizm.

(Rozwój umysłowośei greckiej. — Różnica między filozofją grecką a śred­
niowieczną.—Stosunek filozofji do religji. — Warunki greckiej filozofji.— 
Trzy okresy filozofji: Kosmologiczny, antropologiczny, mistyczny.— Bada­
nie świata i przyrody przed Sokratesem. — Nauka Platona i Arystotelesa 
o czterech żywiołach.—Teorja gieocentryczna.—Znaczenie nauki Pitagora­
sa o środkowym ogniu i ruchu ziemi.—Problemat życia wogóle, zwłaszcza 
ludzkiego przed Sokratesem.—Rozwój tworzenia się pojęć o duchowości.— 
Badanie charakteru i zakresu ludzkiego poznania prowadzi do sceptycyz­
mu.—Znaczenie sofistów.—Sokrates—moralny reformator swego narodu.— 
Jego śmierć męczeńska.—Treść nauki Sokratesa. — Filozofją Platona: po­
dział świata na zmysłowy (fenomenalny), nadzwysłowy (idealny) stanowi 
istotę nauki Platona.—Zabarwienie chrześcjańskie platonizmu. •—- Piękno 
i dobro; miłość platoniczna. — Filozofją Arystotelesa: materja i forma. — 
Stopniowanie w naturze; dusza roślin, zwierząt, ludzi. — Etyka Arystote­
lesa: życie rozumne, cnota jako granica między dwiema krańcowościami.— 
Epikurejczycy, stoicy.—Sceptycyzm. — Mistycyzm nowopitagorejski, grec- 

ko-źydowski i nowoplatoński.—Połączenie się filozofji z religją).

12. Z poprzednich rozdziałów poznali czytelnicy isto­
tę greckiego naturalizmu, z którego wypływa racjonalizm. 
Pod wyrazem tym pojmują właściwe grekom rozumowa­
nie. Starożytny grek nietylko wierzył w prawa natury, 
cenił życie doczesne—ideał, jaki widział w połączeniu do- 
hra z pięknem—lecz jednocześnie przyznawał wielkie zna­



32 —

czenie rozumowi ludzkiemu. Rozum był mu najlepszym 
przewodnikiem w myślach, i czynach.

Treść etyki greckiej: życie zgodne z naturą—toż samo 
znaczyło, co życie zgodne z rozumem ludzkim.

Racjonalizm stworzył filozofję i wiedzę grecką.
Na różnicę, jaka zachodzi między filozofją grecką 

a nowożytną, złożyły się głównie zewnętrzne warunki jej 
rozwoju. Filozofją grecka była samoistną, obejmowała 
całą wiedzę, której klasyfikacja znajdowała się jeszcze 
w kolebce. Od filozofji nowożytnej zaś oddzieliły się nau­
ki specjalne. Dziś obok filozofji istnieje niezależnie teolo- 
gja, a u greków (np. u Arystotelesa) była częścią filozofji.

13. Filozofją grecka powstała z greckiej religji. 
W Grecji w kwestjach religijnych panowała zupełna swo­
boda; nie krępowały tam nikogo ani dogmaty; ani auto­
rytet kościoła. Stąd rozwój pojęć od politeistycznych do 
monoteistycznych przy współudziale filozofji odbył się 
całkiem prawidłowo. Uznanie Zeusa za najwyższego wład­
cę, ojca bogów i ludzi, wiara w Moirę (Parki), która nie­
ubłaganie rządziła losem—to wszystko przygotowało grunt 
do owego przejścia.

Ta swoboda w zapatrywaniach religijnych przyczyni­
ła się oczywiście do powstania samodzielnych spekulacji. 
Poszczególni myśliciele występują z krytyką pojęć religij­
nych starając się wyzwolić je z pierwiastku antropomor- 
ficznego, zabobonu i podnieść ich moralne znaczenie. Pi­
tagoras zakłada surową wprost sektę religijno-polityczną, 
w jakiej wymagane jest życie klasztorne, systematyczny 
obrachunek sumienia i t. p. Potępia on otwarcie mitycz­
ne zabarwienie religji, grozi Homerowi i Hezyodowi kara­
mi piekielnymi za to, że rozszerzali niewłaściwe wyobra­
żenia o bożkach. Heraklites odzywa się również z pogar­
dą o zabobonach i niedorzecznym przedstawianiu sobie 
bogów, a poetę Homera rozkazuje wypędzić z gimna­
zjum. Najsurowiej jednak krytykował politeizm grecki 
Ksenofanes. Zgłębił on doskonale rozwój religji greckiej, 



— 33 —

co wyrobiło mu wybitne stanowisko w historji kultów re­
ligijnych. Dowodzi on, że pojęcia greków o bożkach są 
zbyt antropomorficzne, skutkiem czego bogowie ci pod 
względem fizycznym i moralnym są obniżani do poziomu 
ludzkiego. Według niego Homer i Hezyod przyznają boż­
kom najwstrętniejsze występki ludzkie: złodziejstwo, roz­
pustę i wiarołomstwo 1). Nauka Hezyoda o początku bo­
gów nie licuje z ich boską godnością. Trafnie to określa 
Ksenofanes: „Ludzie mniemają, że bogowie są zrodzeni, 
jako oni, więc przydają im swój głos, swe kształty, przy- 
odziewają w swe szaty. Ale i woły i lwy, jeśliby miały 
ręce, umiały rysować, tworzyć artystyczne dzieła, jako 
człowiek—to woły tworzyłyby bogów podobnych do wo­
łów, konie do koni. Obdarzyłyby one swoich bogów po­
stacią taką, jaką mają same" 2).

Inni przeciwnie twierdzą: „Żaden człowiek nic 
pewnego nie wie o bogach, ani wiedzieć nie będzie... ten 
nawet, co najlepiej niby o nich mówi — też nic nie wie; 
wszystko to są jeno domysły" 3). „Jeden jest Bóg naj­
wyższy między bożkami i ludźmi, niepodobny do śmier­
telników ani z kształtów, ani z rozumu11 4).

1) Sextus Empirikus, Contra mathematicos IX, 193 (patrz H. Rit- 
ter et comp. Preller Historia philosophiae graecae Ed. VIII cur Ed. 
Wellmann, Gothae 1898—paragraf 99). W dalszym ciągu wydawnictwo 
to oznaczać będę dla skrócenia literami R. P. Znajdująca się przy nich 
liczba oznacza rozdział.

2) Clemens Alexandryjski, Stromateis V, 110 p. 714 P, (R. P. 100).
3) Sext. Ęmp. Math. VII, 49, 110; VIII, 326 (R. P. 104).
4) Ciem. Alex. Strom V, 110, 714 P. (R. P. 100.

Owe przeróżne krytyki religji rozszerzali wszyscy my­
śliciele greccy, zwłaszcza Anaksagoras, który głosi, że 
słońce jest rozpalonym ciałem i Sokrates dowodzący, iż 
Bóg jedyny istnieje ze znamienną cechą nieskończonej do­
broci.

Widoczną jest dotąd ciągła styczność religji z fi- 
lozofją.



— 34 —

Przyczynę powstania u greków samodzielnej filozofji 
upatrują w ich pojęciach religijnych. Charakter religji 
helleńskiej stanowi ważny czynnik w rozwoju filozofji. 
Brak stałych dogmatów pozwalał na czerpanie poglądów, 
wiadomości o bogach, wszechświecie, duszy i t. p. z dzieł 
poetów greckich, co naturalnie wpływało na tworzenie się 
samodzielnych spekulacji. Prócz tego pierwiastek etyczny 
zawładnął wkrótce w przekonaniach religijnych. Zresztą 
brak organizacji kościelnej i stanu duchownego, jako klasy 
społecznej, uniemożliwił kontrolę nad przekonaniami jedno­
stek i ułatwiał niezależne roztrząsanie problematów reli- 
gijnych. Ponieważ religja, o ile odnosiła się do życia 
publicznego, zostawała pod wszechwładną opieką państwa, 
więc zwracano na to jedynie uwagę, aby obywatele zasto- 
sowywali się do ogólnych zwyczajów. Dlatego też kult 
w greckiej religji był rzeczą najważniejszą. Państwo prze­
strzegało ściśle, by ofiary przynależne poszczególnym bo­
gom były zawsze składane, wówczas bowiem tylko można 
się spodziewać ich pomocy i łaski. Kto zaś sprzeciwiał się 
uznanemu kultowi, lekceważył go, ten był uważany za 
ateusza, bezbożnika. Państwo w starożytnych wiekach kła­
dło nacisk na kult jedynie, nie zaś na ścisłość dogmatów 
religijnych.

14. Na powstanie i rozwój filozoficznego rozumowa­
nia w Grecji złożyły się i inne warunki. Wiele się do 
tego przyczyniły zdolności umysłowe, hellenom właściwe. 
Charakterystyczną cechą umysłu greckiego była bystra 
■obserwacja i jasne zdawanie sobie sprawy z tego wszyst­
kiego, co pod zmysły podpadało, z drugiej strony znów 
dążność do poznania, zbadania treści, podstawy i idei każ­
dego zjawiska, do zrozumienia, objęcia wewnętrznego zna­
czenia, ducha ukrywającego się pod zmysłową formą. Cały 
postęp filozofji, szczególniej w Grecji, polegał na usiłowa­
niu wydobycia się z pod przewagi niedokładnych wrażeń 
zmysłowych, a zwróceniu się ku badaniu rozumowemu. 
Z tym łączy się i umiejętność poznania i nakreślenia wła­



— 35 —

ściwej granicy, ustanowienia rzeczywistego porządku w ca­
łym wszechświecie. To, jak nazwać można, umiarkowanie 
greckie przejawiało się zarówno w dziełach artystycznych 
doby klasycznej, jak w życiu etycznym i w pojmowaniu 
wszechświata, jako jedynego harmonijnego kosmosu. Obok 
tej wrodzonej zdolności posiadali grecy jeszcze inną, nie­
mniej ważną zdolność objęcia i rozpoznania części samo­
istnych całości.

Oprócz wymienionych warunków, [do rozwoju filozo- 
fji przyczyniło się znacznie gieograficzne położenie Grecji. 
Hellenowie zamieszkiwali wszystkie prawie, a nader uro­
zmaicone pobrzeża Śródziemnego morza. Obszar powierz­
chni Grecji nie był zbyt wielkim, lecz różnorodnym. Przy- 
tym brzegi Grecji zwrócone były ku wschodowi i połud­
niowi, skąd właśnie przyjść mogła cywilizacja, z zachodem 
zaś, wówczas mniej kulturalnym, nie miała łączności. Li­
czne wyspy na morzu Egiejskim stanowiły jakby mosty, 
po których przedostawała się kultura ze wschodu na za­
chód, pierwotnie tylko za pośrednictwem stosunków han­
dlowych. Nadto Grecja, będąc krajem, ubogim, nie przed­
stawiała wartości dla chciwych zdobywców, stąd też gre­
cy, przejmując wschodnią cywilizację, nie tracili nigdy 
wolności politycznej. Przeciwnie, za pomocą znacznej ko­
lonizacji rozszerzali swą posiadłość, stwarzali nowe środo­
wiska dla handlu i kultury. Sam Milet, miasto najważ­
niejsze w dziejach filozofji, założył pono 80 kolonji. To 
naturalnie ułatwiało grekom nawiązywanie stosunków 
z innymi narodami. Dlatego też greccy uczeni i literaci 
stosunkowo bardzo wcześnie przedsiębrali długie wycieczki 
naukowe, że wymienię Herodota, Pitagorasa, Demokryta, 
Platona. Szybki a pomyślny rozwój handlu, zwłaszcza 
w miastach Małej Azji, przyniósł ogromne bogactwo. 
Wskutek czego zmniejszyła się lub całkiem zanikła konie­
czność zajmowania się stroną materjalną życia, co umożli­
wiło uczonym poświęcenie się badaniom naukowym. Dzię­
ki licznym stosunkom handlowym rozszerzył się horyzont 



— 36 —

umysłowy, powiększyła się suma różnych wiadomości, któ­
re wpłynęły na zmianę zapatrywania na świat i życie. 
Przez kolonizację grecką, ciągłą łączność z ludnością tu- 
ziemczą — kultura grecka nabywa wkrótce charakteru ko­
smopolitycznego, czyli staje się ogólnym pierwiastkiem cy­
wilizacyjnym, fermentem w starym świecie, zdobywającym 
zwycięską przewagę po upadku kultury wschodniej. Sło­
wem kolonizacja tyle przyczyniła się do rozszerzenia świa­
topoglądu hellenów, ile w końcu średnich a na początku 
nowych wieków podróże w celach odkrycia nieznanych 
krajów. Nabyte doświadczenia i wiadomości zestawiano 
w całość, ujmowano w systemat i rozpowszechniano za 
pomocą pisma, od fenicjan przejętego. Wynalazek pisma 
dla kultury greckiej ma takie poniekąd znaczenie, jak dla 
nowożytnej cywilizacji wynalazek druku. Zmniejsza się 
ilość utworów poetyckich, bo wobec posiadania pisma, za­
nika potrzeba utrwalania myśli i zdobyczy naukowych 
w łatwiejszy do spamiętania mowie wiązanej. Natomiast 
rozwija się forma prozaiczna.

15. Charakterystycznymi cechami rozwoju filozofji 
greckiej są: jednolitość, celowość i zależność. Rozwój fi­
lozoficzny postępuje równolegle z ogólnym rozwojem kul­
tury greków. Poszczególni myśliciele, polegając na wyni­
kach prac swych poprzedników, prowadzą je w dalszym 
ciągu. Oddzielne systematy filozoficzne można dokładnie 
poznać na zasadzie ich początku, poprzedzających idei 
i wewnętrznego charakteru. Niektóre zasadnicze wyobra­
żenia filozofji greckiej można sobie wyjaśnić pośrednim 
wpływem wschodnich systematów religijnych; opracowanie 
ich jednak, ujęcie w pewien całokształt jest zasługą wy­
łącznie greckiego gienjuszu. W późniejszych systematach 
widocznym już jest bezpośrednie oddziaływanie wschodu. 
W nich zanika jednolitość i celowość, a uwydatnia się ekle- 
ktycyzm, który pierwiastki rodzimej filozofji greckiej do­
pełnia niesystematycznie idejami religijnymi, zrodzonymi 
na Wschodzie.



— 37 —

Filozofję grecką istniejącą przez całe tysiące lat (od- 
VII w. przed Chrystusem, do VI po Chrystusie) można 
podzielić na trzy wielkie okresy, odpowiadające trzem 
podstawowym zaganieniom: co to jest świat (okres kosmolo­
giczny); kim jest człowiek, jego dusza i życie (okres antropolo­
giczny i etyczny); jaki jest stosunek miedzy życiem ziemskim 
a światem nadprzyrodzonym (okres mistyczny).

Rozpatrzmy teraz odpowiedzi, jakie podaje racjona­
lizm grecki w różnych tych okresach na pytanie czym 
jest świat, czym życie ludzkie?

a) Filozofja przed Sokratesem ma przeważnie chara­
kter kosmologiczny. Problemat świata występuje tutaj na 
pierwszy plan. W pracy filozoficznej, w różnych kierun­
kach przyjmują udział główne dwa plemiona Doryjczyków 
i Jończyków. Środowiskiem pracy tych ostatnich było 
miasto Milet, położone w Małej Azji, najbogatsze wówczas 
i najbardziej postępowe. Areną działalności Doryjczyków 
były zaś Włochy południowe i Sycylja — miejsca ich sta­
łego pobytu. Światopogląd z tego okresu filozofii bywał 
często nadzwyczaj śmiałym, naiwnym nieraz, dążący z całą 
odwagą do rozstrzygania najbardziej zawiłych zagadnień.

a) Filozofia ujęta w systematy, o charakterze antropolo­
gicznym i etycznym. Sokrates dowiódł, że rozwiązanie py­
tania o początku wszechświata należy do rzeczy niemo­
żliwych; że niepodobna odpowiedzieć wyczerpująco na to: 
skąd ten świat pochodzi, czym jest właściwie. Na­
stępnie wysunęło się inne pytanie, dotyczące początku 
człowieka, jego życia i duszy. Okres ten jest okresem 
systematów, ponieważ na gruncie psychologicznym, przy­
gotowanym przez Sokratesa, poszczególni myśliciele wzno­
sili wspaniałe systematy filozoficzne, w których znów roz­
bierali gruntownie wszelkie zagadnienia, interesujące umy­
sły myślące. Formą tego filozofowania była refleksja 
i djalektyka. Kierunek ów rozwijał się głównie w Atenach,

Bibl. Sam. Rozwój umysłowy ludów Europy. 3



— 38 —

jakie od czasu sofistów stały się punktem środkowym ca­
łej cywilizacji hellenów. Wonczas to zaznaczyła się wy­
raźnie indywidualność najwybitniejszych myślicieli greckich 
twórców poszczególnych szkół i systematów, mianowicie: 
Sokratesa, Platona, Arystotelesa, Zenona stoika i Epikura. 
W nauce Platona i Arystotelesa umysł ludzki wzniósł się 
znowuż do wyżyn metafizycznych; w epikureizmie zaś 
i stoiscyzmie obniżył się znacznie. Filozofja stała się 
w zasadzie nauką etyczną, a później w szkole sceptycznej 
przygotowała grunt dla eklektyzmu.

c) Okres jilozofji mistycznej zawarty jest w nowo- 
pitagoryzmie i noivoplatonizmie. Filozofja zbliża się do re- 
ligji z jakiej powstała, w niej szuka ratunku, zbawienia 
w obec niepomyślnych warunków społecznych. Kierunek 
ten kwitł przede wszystkiem w Aseksandrji, gdzie powstał 
właściwy synkretyzm nauk filozoficznych i pierwiastków 
religijnych.

Wreszcie religja zwyciężyła, Justynjan wydał dekret 
w 529 r. po Chr., mocą którego wszystkie filozoficzne 
szkoły zamknięte zostały, co spowodowało naturalnie upa­
dek filozofji, z jakiego nie mogła się podźwignąć przez 
tysiące lat.

16. Filozofja jońska, nie chcąc uznać mitycznego 
pierwiastku starej kosmologji za początek, istotę wszech­
bytu, uważała za taki to wodę, powietrze, ogień, albo 
jaką nieokreśloną ściśle materję — słowem zawsze pewien 
materjalny pierwiastek. Myśliciele ówcześni nie mieli do­
kładnego pojęcia o różnicy między stroną duchową a fi­
zyczną, mieli je tylko za oddzielne jakby cechy jednego 
bytu. W mniemaniu ich materja nie jest czym martwym, 
lecz jakby istotą żywą; życie zaś nie może istnieć bez ma- 
terjalnej formy. Stąd ten systemat filozoficzny nazwano 
filozofją żywej materji, czyli hyloizmem.

Milet — środowisko tej filozofji, należał do pierw­
szorzędnych miast greckich, a, ze względu na dogodne 



— 39 —

położenie gieograficzne, był jednocześnie i centrum ruchu 
handlowego między Indjami a krajami bliskimi morza 
Śródziemnego. Przez swe kolonje zaś całe pobrzeże morza 
Czarnego zdobył dla Grecji i utrwalił w nich cywilizację 
grecką. W Milecie najpierw zakwitło samodzielne kultu­
ralne życie greckie; w nim ujrzał światło dzienne pierwszy 
logograf grecki Hekateusz, poprzednik Herodota. Miasto 
owo skupiało w sobie całe życie polityczne jończyków. 
W nim również nauczał Tales, za pierwszego filozofa gre­
ckiego uznawany, wielki polityk, inżynier, matematyk 
(ur. w 640 r. przed Chrystusem). W jego czynności nau­
kowej przejawia się związek między kulturą grecką 
a wschodnią. Tales badał w Babilonie prawa perjody- 
cznego zaćmienia ciał niebieskich i, ku przerażeniu swych 
rodaków, przepowiedział całkowite zaćmienie słońca, jakie 
nastąpiło 28 maja 585 roku przed Chrystusem. W Egipcie 
od tamtejszych kapłanów czerpał wiadomości matematyczne; 
nauczył się określać wysokość piramid według rzucanego 
przez nich cienia. Przepowiedział również urodzaj oliwek 
w Milecie, zakupił wszystkie tłocznie w mieście, a na­
stępnie je wynajmował, na czym wiele zarobił. Jako mąż 
polityczny starał się o połączenie drobnych części Jonji 
w jedno państwo federacyjne. Nie z tego jednak powodu 
nazywamy go filozofem. Na imię ojca greckiej filozofji 
zasłużył sobie tym, że pierwszy począł samodzielnie roz­
bierać zagadkę początku wszechbytu, niezależnie zupełnie 
od pojęć religijnych. Według wyobrażenia ówczesnego 
ludu ziemia była jakby okrągłą płytą, unoszącą się nad 
wodą, otoczoną ze wszystkich stron Oceanem olbrzymim. 
Nad ziemią unosi się sklepienie niebieskie poza którym też 
prawdopodobnie znajduje się moc wody, jaka znów w po­
staci deszczu opada na ziemię. Wszystko więc oblane jest, 
przesiąknięte wodą. Na podstawie tej ludowej teorji — 
Tales stworzył pierwszą teorję naukową o wszechświecie. 
Trudniejsze do zrozumienia zjawiska natury starał się 
objaśnić, uprzystępnić za pomocą zdania że: Wszystko z wody 



— 40 —

pochodzi^ do wody powraca ivoda zatym jest pierwiastlciem 
wszechbytu1). Tales pierwszy użył słowa 2pxh (arche) po­
czątek w znaczeniu filozoficznym, rozumieją pod nim nie- 
tylko czasowy początek, lecz rzeczywistą przedmiotową 
istotę bytu, to, do czego można sprowadzić wszelkie zja­
wiska natury, co istotnie jest zasadniczą podstawą. Za­
pewne z tego założenia wychodząc, twierdził, że ziemia 
spoczywa na wodzie 2). I początek organizmów z wody 
wyprowadzał, opierając się na spostrzeżeniu, iż wszystko 
rodzi się z wilgoci, że nawet ciepło zależne jest od wilgoci,, 
że woda najłatwiej przechodzi z płynnego w ciało stałe 
i również łatwo łączy się z innymi substancjami 3). Dusza 
nie zajmowała go wcale. Żywotność i duchowość uważał 
za widoczne znaki każdego bytu, za pierwiastek ruchu. 
Martwej materji nie umiał sobie przedstawić, musiała ona 
posiadać cechę duchowości i życia.

1) Arist. Met. I 3. 983b 6 (R. P. 10).
2) Arist. de coelo II 113. 294a 28 (E. P. 11).
3) Arist. de an I 5. 41 la 7 Stob. ecl. I 56 Doxographi (R. P. 13 i 14).
4) Plac. I, 3, 4. Dox. 278, 9 (R. P. 24).

Inni filozofowie jońscy podawali odmienne pierwiastki 
za przyczynę bytu. Według Anaksimenesa (zm. koło 499 r.) 
było nim powietrze. Widocznie uderzała go lotność powie­
trza, sprężystość, brak zapachu, barwy, smaku i t. d., 
a przedewsystkiem ten fakt, że powietrze, które wdychamy 
i wydychamy utrzymuje w nas życie, jak również i życie, 
otaczającej nas przyrody 4).

Heraklites (ur. 535 zm. 475) z Efezu przyjmuje ogień, 
jako pierwiastek wszystkiego. Ogień bowiem najbardziej 
się zbliżał do jego nauki o bezustannym ruchu i przemia­
nie na świecie. Ogień przez swą ruchliwość wydaje się 
mu najprawdopodobniejszym początkiem bytu; ogień wy­
stępujący to jako siła dobroczynna, rozgrzewająca, przeni­
kająca istoty żywe,—już to jako żywioł niszczący wokoło 



41 —

siebie 1). Widocznie nauka Anaksimenesa o pierwiastku 
powietrza była mu podnietą do własnej, nowej spekulacji. 
Fakt ten, że wydychamy cieplejsze powietrze, niż wdy­
chamy, doprowadziły Heraklitesa do wniosku, iż przy 
powstawaniu świata ogień odegrał pierwszorzędną, wa­
żniejszą rolę od powietrza. Silnie również podkreśla to, 
że ciała niebieskie, dzięki tylko swej olbrzymiej odległości, 
nie dają nam ciepła. Zresztą uważa on wszystkie inne 
żywioły za niesamoistne, pozostające bez ruchu (ziemia) 
ciągle w tejże samej formie, albo też przechodzące w inne 
ciała, lub znikające zupełnie (woda, powietrze). Jeden 
ogień trwa wiecznie, a nawet spalając inne ciała wchłania 
w siebie2). Wszystko, według słów Heraklitesa, każde 
zjawisko, czyn jest wynikiem zmiany, przeobrażaniem się 
jednego żywiołu w drugi. „Świat jednak wiecznym jest, 
nie stworzył go żaden z bogów, ani z ludzi. Ogień wieczny 
zawsze istniał, zawsze będzie; wybucha on i gaśnie według 
potrzeby ".

1) Ciem. Alekx. Strom. V 14 p. 711 P. (R. P.).
2) Plut. De Ei. Delph. 8 (R. P.).
3) Ps. Plut. Strom. Sv. 2 Dox. 579, 11 (R. P. 20a.)

Najwięcej zbliżonym do Talesa był Anaksimander, 
jego uczeń również z Mitelu pochodzący (ur. 611 zm. 545). 
On posiadał też wiele wiadomości z dziedziny matematyki 
i astronomji, nabytych podczas dłuższego pobytu w Babi­
lonie, odznaczał się przytym zmysłem praktycznym. On 
pierwszy wynalazł gnomon-zegar słoneczny. W Sparcie 
postawił na równej płaszczyźnie słup pionowo, a według 
rzucanego przezeń cienia określał porę dnia; naturalnie 
szło przedewszystkim o naznaczeniu pory południa. Zrobił 
model sklepienia niebieskiego, umieścił na nim znane 
wówczas konstelacje gwiazd; jemu też zawdzięczamy mapę 
ziemi. Podług teorji Anaksimandra, ziemia zajmuje śro­
dek wszechświata, a ma kształt walca spłaszczonego, wy­
sokość którego równa się jednej trzeciej szerokości3). 



— 42 —

Wierzchnia część walca, mniej wypukła jest zamieszkaną. 
Najbardziej interesującym go pytaniem jest to, co się 
znajduje pod owym walcem, na czym się on wspiera? 
Oryginalną podaje odpowiedź: pod ziemskim walcem niema 
wody, jak sądził Tales, lecz w równej odległości rozciąga 
się nad naszymi głowami, tworzy kulę. Na mocy czynio­
nych spostrzeżeń twierdził, iż gwiazdozbiory, bliskie pół­
nocnego bieguna nie zachodzą, lecz odbywają ruch kulisty1). 
W tej kuli świata, w jej środku swobodnie się porusza 
walec ziemski, nie wsparty na niczym. Przeczuwał prawo 
powszechnego ciążenia ciał, twierdząc, że nasza ziemia 
upaść nie może, ponieważ utrzymuje się w swym środku 
przez jednakowe oddalenie od wszystkich granic świata. 
Ziemia — to walec, w centrum wszechświata umieszczony. 
Słońce, przeszedłszy po horyzoncie swą dzienną drogę, nie 
wraca się w nocy przez Ocean na wschód, lecz odbywa 
taż samą drogę ku wschodowi na południowem sklepieniu. 
U niego pierwszy raz spotykamy się z systematycznie 
wyłożoną teorją o środkowym położeniu ziemi — teorją 
gieocentryczną. Ziemia pokrytą była pierwotnie wodą. 
Dzisiejsze morza i rzeki są tylko resztkami dawnych wód, 
jakie pod wpływem ciepła słonecznego wyparowały i zmniej­
szyły się przez to znacznie. Znajdowane na suchej ziemi 
muszle i inne odciski potwierdzały jego przypuszczenie, że 
wszystko początkowo zalane było wodami. Z drugiej znów 
strony warstwy powietrza i ognia, wskutek nadzwyczaj 
szybkiego ruchu, wpadały na siebie; warstwy powietrza 
zgęszczały się przebijały ogniowe i otaczały je. To zja­
wisko przedstawiał sobie pod formą obręczy. Jej wnętrze 
wypełnione jest ogniem, który tu i owdzie zabłyśnie w po­
staci gwiazd i ciał niebieskich wogóle. Zaćmienie słońca 
i księżyca tłómaczył tym, że owe dziury na sklepieniu 
w obręczach powietrznych zatykają się i nie przepuszczają 

1) Hippol. Ref. I 6 Dox. 559, 22 (R. R. 20).



— 43 —

światła. Również próbował wyjaśnić przyczynę wiatru, 
deszczu, trzęsienia ziemi i t. d.

Anaksimander do najwyższej abstrakcji doszedł w roz­
wiązaniu zagadnienia początku wszechbytu. Nie jest nim 
ani woda, ani powietrze, ani ogień, lecz jakaś materja 
nieokreślona (co do gatunku) nieograniczona, posiadająca 
własność wytwarzania wszystkich żywiołów. Nazwał ją 
&xetpov = nieskończoność 1). Pramaterja owa, zgodnie z po­
jęciem hylozoizmu i jego własnym mniemaniem, nie jest 
martwą,, zawiera w sobie ruch. Pierwotnym jej stanem 
był chaos, bezładna mieszanina. Przez wirowy ruch na­
stępuje rozdzielanie pojedyńczych przeciwnych składników 
tego chaosu. Ruch ów przejawia się jako rozrzedzenie, 
(pó.watg) lub zgęszczenie (móxVOGIg) pramaterji. Skutkiem tego 
wytworzyły się najpierw przeciwieństwa: zimno, ciepło, 
wilgoć, susza 2) i dały one początek materjom zasadniczym, 
czterem żywiołom (aroryeto) (ogień, powietrze, woda i ziemia) 
żywiołom wkrótce przyjętym powszechnie.

1) Simpl. Phys. 24 13 D. Arist. Phys III 4. 2G3b (R. P. 16a 17).
2) Simpl. Phys. 120, 20 D. (R. P.).

Empedokles (ur. 490 zm. 430) z Agrigentu w Sycylji, 
pochodził ze szczepu doryjskiego. Początkowo poeta, 
wieszczbiarz, cudotwórca, później zaczął pracować nad fi- 
lozofją i wygłosił nową teorją, uznającą cztery żywioły 
za pramaterję zasadę wszechbytu. Teorje swoje, bardzo 
ważne, pomieścił w utworze poetyckim „O naturze". Te 
różne żywioły według twierdzenia Empedoklesa utworzyły 
się w formie skupionych kul. Zewnętrzną jest kula ogni­
sta, która dała początek niebu: w niej mieści się kula po­
wietrza, tworząca atmosferę, ona znów obejmuje kulę 
ziemi i wody. Żywioły są wieczne, bez początku i końca. 
Wogóle nie istnieje rodzenie, ani śmierć; a to, co tak na­
zywamy, jest tylko w rzeczywistości łączeniem się i roz­
dzielaniem żywiołów. Empedokles szematycznie zestawił 



— 44 —

w pewną całość systemat o pramaterjach filozofów jońskich, 
nie określiwszy ich wzajemnego do siebie stosunku i sta­
nowiska. Dlatego też jego spekulacja wobec filozofji joń- 
skiej, nie przedstawia postępu, przeciwnie nawet jest 
cofnięciem się wstecz.

Według zaś Anaksagorasa (500—428) początkiem ma- 
terjalnym bytu są cząsteczki jednego gatunku kości mię­
sa i t. p.- jakie od wieków istniały, a teraz łączą się i roz­
dzielają nazywa je (xphp.xto, oKsp^aTa) Arystoteles mianuje 
Tó Spotopep- 1)

Anaksagoras uważał naukę Empedoklesa za błędną 
zupełnie, ponieważ pierwiastków nie można zaliczać do 
pramaterji, są one bowiem rzeczą złożoną. Jeśli świat 
powstał drogą mechanicznego łączenia i rozdzielania, pier­
wotne pierwiastki posiadały już specjalne im cechy jako­
ściowe np. barwy, smaku i dały się do nieskończoności 
dzielić. Pewne własności, wymienione przez Anaksagorasa, 
jak wilgoci, ciepła, zimna, światła, ciemności, gęstości i t. d. 
istniały już w tych zasadniczych pierwiastkach w tymże 
stosunku wzajemnie połączone, w jakim są w ciałach 
ukształtowanych i pojedyńczych żywiołów Empedoklesa 1).

1) Arist. Gen. et Corr I 1. 314a 18 Luer de rual I 830.
2) Simpl. Phys. 155, 23 D. (R. P. 151).

17. W tak szczególny sposób poszczególni myśliciele 
przed Sokratesem przedstawiali sobie materjalną istotę 
wszechbytu. Owa pramaterja świata, bez względu jak ją 
sobie wyobrażano, zmienia swą formę, przeistacza się 
różnorodnie za pośrednictwem ruchu. Ruch ten pojmowa­
ny początkowo jako proces onego rozrzedzenia i zgęszcze- 
nia, przybiera bardziej określony charakter w teorjach 
Heraklitesa, w całej jego nauce o bezustannym przecho­
dzeniu i stawaniu się. Jest on tam główną podstawą 
bytu, jego przyczyną. Heraklites widzi ciągły ruch między 
dwiema przeciwnościami, więc między dobrem a złem, 



45 —

życiem i śmiercią, wzrostem i upadkiem, czuwaniem i snem, 
zdrowiem i chorobą, latem i zimą. Jestto coctok i Ztoctok 
(rozciąganie i ściąganie), podstawa wszelkiego bytu1). Em- 
pedokles, będąc więcej poetą i wróżbiarzem, stara się ów ruch 
między przeciwieństwami, który wytworzył taki świat, 
jakim go obecnie mamy, określić wyrazami, mitycznymi. 
Miłość tedy i nienawiść (-npXlo i vetxoc) uznaje za dwie siły 
władające światem; jestto jakby zapowiedź prawa wza­
jemnego ciążenia2). Empedokles nie umiał naturalnie od­
dzielić zupełnie materji od ducha, a trzymając się hylo- 
zoizmu, wyobraża sobie nienawiść i miłość, jako pierwia­
stki materjalne. Wyraźnie mówi, że te dwie podstawy 
bytu są właściwie dwoma nowymi żywiołami, których ma- 
terja jest jednak nadzwyczaj delikatną płynną, stąd łatwo 
przenikającą w najmniejsze pory ciała. Wnikając mniej, 
lub więcej do każdego przedmiotu, wywołują w nim ruch 
wolniejszy, albo szybszy. Obie siły rządzą światem na- 
przemian, powodując perjodyczne powstawanie i zani­
kanie świata. Przedmioty podlegają bezustannej przemia­
nie: nienawiść stara się wszystko złośliwie rozproszyć, 
miłość chce wszystko w całość połączyć.

1) Piat. Cons. ad Apolt. 10, p. 106e (R. P. 47) porów. Stob. Flor.
III 83. Orig. Contra Cels. VII p. 663 Hippol. Ref. haer. IX, 10.

2) Simpl. Phys. 158, 1 (R. P. 166).
3) Simpl. 156, 13 D. (R. P. 155).

Pierwszy to Anaksagoras zastanawia się nad tym 
pilnie, skąd się bierze ów ruch, będący warunkiem wszech­
bytu. Ruch sam, którym myśliciele jońscy objaśniali pow­
stanie świata i jego rozwój — nie jest wyjaśnieniem, lecz 
sam w sobie jest zagadką. Nie można go wyprowadzić 
z materji, trzeba więc przyjąć inny pierwiastek niezależny 
od materji, niezłożony, słowem duchowy, samoistny, (p.oovoc 
kq Łoor© = vo0g 3). Ta duchowa istota, ten transcendentalny 
pierwiastek ruchu, istniejący poza materją, rozum twórczy 



— 46 —

wprowadził owe cząstki, porozpraszane dotąd bezładnie 
w chaosie, w wirowy ruch kolisty, który wciąż się roz­
szerzał podobnie jako kręgi powstałe na powierzchni wo­
dy po wrzuceniu doń kamienia. Powodował następnie po­
łączenie się oddzielnych, a jednakowych części; takowe zaś 
skupiały się w owe wymienione już koła.

Anaksagoras więc pierwszy wygłasza zasadę dualizmu: 
współistnienie duchowości i materji. Śledziliśmy jak cały 
rozwój filozoficznej ontologji przed Anaksagorasem dąży 
do tego celu. Najpierw materja zawiera w sobie życie, 
później rozdziela się powoli na podstawę materjalną i pier­
wiastek formalny ruchu.

Nie uznaje tego kierunku jednak Demokryt (460—360) 
genialny założyciel teorji materjalistycznej, nauki o ato­
mach. Chcąc się wyswobodzić z hylzoizmu przez nie- 
przyznawanie duchowości samoistnego bytu, stara się 
wszelkie istnienie wyprowadzić z przyczyn, materjalnych. 
Według niego istnieje tylko próżna przestrzeń, a w niej 
są atomy, najdrobniejsze cząstki ciał, pod zmysły nie- 
podpadające, różniące się od siebie kształtem, położeniem, 
będące od wieków nieustannym ruchem 1). Niektóre z nich 
posiadają małe jakby wyrostki, inne zagięte są po brze­
gach, inne zaś mają wy głębienia i wypukłości: będąc 
w ciągłym ruchu, czepiają się one z sobą i w wirowym 
ruchu tworzą nowe istoty. Powstałe w ten sposób grupy 
wyłaniają się z niezmiernej próżni i zakładają swój kosmos. 
Tak więc z nieprzerwanego ruchu wiecznych atomów stara 
się Demokryt wyprowadzić cały świat i wszelkie życie du­
chowe. Atomy skupiają się w różne całości kosmiczne na 
mocy wspólnych cech, podobnie jak np. po przypływie 
morza łączą się na jego brzegu jednorodne kamienie.

U Anaksagorasa spotykamy się więc po raz pierwszy 
z poglądem teleologicznym, czyli uznającym celowość w na-

1) Arist. Met. I 4. 985b 4. Gen. et Com. I 8. 324b 35 (R. P. 192-3)- 



— 47 —

turze, według którego absolutny rozum, kierując się celo­
wymi planami, stworzył i rozwija świat. U Demokryta 
zaś znajdujemy mechanizm, mający wyjaśnić cały świat, 
jego początek przez ruch, łączenie się atomów w próżnej 
przestrzeni.

18. Owe poglądy, a zwłaszcza teorja Anaksagorasa 
i nauka Empedoklesa o czterech żywiołach w późniejszych 
dziejach filozofji podlegały rozwojowi i zostały systema­
tycznie opracowane. Dla jasności i ciągłości tego rozbioru, 
zaznaczę już teraz formę, w jaką się przyoblekły powyższe 
zapatrywania w nauce Platona i Arystotelesa. Obydwaj 
opierają się na dualizmie Anaksagorasa. Podług Platona 
wymienione żywioły składają się na materję świata, który 
powstał dzięki stwórcy świata, demiurgowi ). Początek 
elementów stara się Platon djalektycznie wyłożyć, że każda 
istota cielesna musi być przedewszystkim widzialną i na­
macalną. Nic być nie może widzialnym bez ognia, nama­
calnym bez ziemi. Dlatego też głównie z ognia i ziemi 
wytworzył stwórca ten świat. Ale ponieważ dwa owe ży­
wioły zbyt są od siebie oddalone, by mogły bezpośrednio 
przechodzić w siebie, konieczne są inne jeszcze żywioły, 
jako ich łączniki. Powstały też dwa następne: powietrze 
i woda, gdyż ogień ma się tak do powietrza, jak ono do 
wody, powietrze zaś odnosi się do wody, jak ona do ziemi 
Żywioły, istnienie których udowodnił logicznie za pomocą 
dedukcji, przyjęły formę ciał (brył) prawidłowych: (po­
dobnie wyobrażał je sobie i Pitagoras) ogień formę te­
traedru ), powietrze oktaedru 3), woda ikosaedru4), a ziemia 
sześcianu. Płynęły one swobodnie w przestrzeni, w pow­
szechnym chaosie. Stwórca przez połączenie ich z duszą 
świata wytworzył to, co nazywamy xóapoc wszechświatem. 
Każdemu z nich wyznaczył określone położenie. Najwyżej 

1

2

1) W djalogu Timai.
2) Czworościan, 3) ośmiościan, 4) dwudziestościan.



- 48 —

znajduje się ziemia, nad nią unosi się woda, a wyżej po 
wietrze i ogień. Wszystko to razem wzięte ma kształt 
kuli. Całość ta przeniknięta jest i kierowana duszą świata, 
właściwie ideją dobra. Próżni już niema wcale, wypełniają 
ją bowiem żywioły. „Skoro ojciec, — mówi Platon — który 
to stworzył, widział, jak się świat porusza, żyje, zachwycił 
się nim i w przystępie radości postanowił zbliżyć go jeszcze 
do swego wzoru, uczynić go sobie bardziej podobnym".

Przekonaliśmy się o ciągłej zmianie poglądu na czte­
ry żywioły świata. Dopiero nauka Arystotelesa nabiera 
pewniejszego charakteru i przez półtora tysiąca lat pow­
szechnie jest uznawaną. Arystoteles z dotychczasowych 
teorji kosmologicznych i fizykalnych wyprowadza własną 
syntezę. Przedmioty zmysłowe, obdarzone ruchem stano­
wią treść jego spostrzeżeń, w fizyce zawartych. Arystoteles 
bada w niej, rozbiera zasadę materji świata zmysłowego 
więc: materję samą, formę, ruch. Zgodnie z poprzednimi 
myślicielami, twierdzi, że istota materjalna składa się 
z czterech żywiołów. Odmienną jednak od Platona podaje 
dedukcję. Głównym zmysłem naszym jest dotyk, z które­
go inne zmysły wyprowadzić można. Najważniejszymi 
wrażeniemi dotykowymi są uczucie: ciepła, zimna, wilgoci 
suchości. To są również cztery właściwości pierwotne, 
czyli atrybuty niezbędne dla każdego ciała ziemskiego. 
One łączą się z sobą mieszają, a z połączenia dwu cech 
powstają cztery elementy. Dzięki złączeniu się ciepła 
z suchości tworzy się ogień, ciepła zaś z wilgocią powietrze", 
przez połączenie zimna z suchością powstaje ziemia, a zimna 
z wilgocią woda. W tym związku tkwi istota żywiołów, 
ale jednocześnie ich niedoskonałość. Wszystko bowiem, 
co jest złożone podlega rozkładowi, a więc ginie, jest 
przemijające, śmiertelne. Świat, według Arystotelesa jest 
wiecznym, lecz postać jego, kształtowanie sie żywiołów 
powstało w czasie. Nieśmiertelność przynależy tylko pią­
temu żywiołowi, niebieskiemu croty=tov db^av^ materia coele- 
stis, którego znakiem jest jednolitość; z niego składa 



— 49 —

się niebo gwiazd stałych, wprowadzanych w ruch przez 
inteligiencję boską; otaczają one niby osłona świat zmy­
słowy. Materja owa jest wieczną, niezmienną—od wieków 
istnieje nienaruszona. Jestto ąuinta essentia^ czyli sama 
istota wszelkiego bytu wogóle eter (ol$ńp), źródła tego słowa 
nie wyprowadza Arystoteles od 2080 = płoną, lecz Platon 
od ast %-60 = wciąż biegnę, chcąc tym zaznaczyć nieustanny 
ruch kolisty ciał niebieskich. Przez podział ów na cztery 
elementy śmiertelne,a piąty nieśmiertelny dzieli się wszech­
świat na dwa światy: wyzszy (co. łxet) niebo gwiazd stałych, 
krainę świata eterycznego i ziemski (r. łv8ó.3e) świat zmysłowy. 
Pierwszy jest krainą wiecznego bytu, równomiernego ruchu; 
drugi istnienia zmysłowego, cielesnego złożonego z owych 
czterech żywiołów niedoskonałych—świat powstawania i za­
nikania, w którymwszystko przechodzi proces narodzenia, ży­
cia i śmierci. Cały wszechświat, składający się z danych pier­
wiastków, ma ograniczoną przestrzeń, będąc otoczony nieprze- 
ńikalnym stałym sklepieniem niebieskim. Podług Arystotele­
sa bowiem nie istnieje próżna przestrzeń nieograniczona co 
do czasu, czyli wieczna. Jako istota doskonała ma cały 
świat formę doskonałą. Jestto kula bez początku i końca, 
wszędzie równa, jednolita, symetryczna, a w środku jej 
znajduje się nasza ziemia. To jest pogląd gieocentyryczny1) 
a tym samym i antropocentryczny^). W owej kuli wszech­
światowej pierwiastki ziemskie zajmują różne położenia, 
zależnie od swych własności, wypchnięte zaś z nich prze­
mocą, starają się doń powrócić. To się odbywa skutkiem 
ruchu, który jest, albo naturalny, dowolny, lub sztuczny, 
wywołany popchnięciem. Ruch naturalny, o jaki właśnie 
chodzi, może być prostolinjowym i kolistym. Pierwszy wła­
ściwy jest żywiołom śmiertelnym, drugi żywiołowi nie­
bieskiemu. Ruch prostolinjowy zmierza ku określeniu 

1) Według tego poglądu ziemia jest centrem wszechświata, 2) czło­
wiek jest głównym punktem wszechświata.



— 50

celowi, wykonawszy swą drogę ustaje i przemienia się 
w spokój. Ruch ten ma dwa kierunki: z dołu ku górze 
podnoszenie^ z góry na dół opadanie. Wszystkimi ciałami 
ziemskimi ruchomymi rządzi to prawo. Każde z nich po­
siada swój ruch i dąży do naturalnego położenia, wy­
znaczonego im we wszechświecie. Ciało stałe, (ziemiste) 
przebywając w powietrzu, stara się opaść, by znaleźć się 
w środku, jako w przynależnym mu miejscu. Przeciwnie, 
powietrze i ogień stosownie do swych wrodzonych cech, 
walczy o położenie wyższe. Tylko jeden żywioł nieśmier­
telny, niebieski, eteryczny posiada ruch kolisty, doskonały 
i wieczny ruch ten kieruje ciałami niebieskimi.

Arystotelesowi zdaje się, że w dedukcji tej posługuje 
się czystym empiryzmem. Opierając się na doświadczeniu, 
jest przekonany niezbicie, że ziemia ma kształt kuli i zaj­
muje środkową część wszechświata, skoro jest w spokoju. 
Przecież kulisty jest cień, jaki ona rzuca na księżyc. 
Kiedy zmieniamy na powierzchni miejsce pobytu, zmie­
niają się w stosunku do nas i pojedyńcze gwiazdozbiory 
więc niebo obraca się również z nami. Niedostępnym mu 
było nawet samo przypuszczenie o obrocie ziemi około 
osi, czym można było objaśnić pozorny ruch ciał niebie­
skich. Skoro przyjęto prostolinjowy ruch ziemi, niepo­
dobna było myśleć, ażeby ziemia odbywała ruch kolisty.

Ziemia więc jest nieruchomym środkiem wszechświata; 
wszelki zaś proces życiowy, jaki się na niej odbywa po­
wodują owe cztery żywioły. Wokoło ziemi obracają się: 
gwiazdy stałe, pięć planet, słońce i księżyc.

Poglądy te o świecie były szczytem mądrości staro­
żytnych wieków i utrzymały się przez ośmnaście wieków 
w formie teorji arystotelesowsko-ptolomeuszowskiej. Przez 
długie czasy nikt się nie odważył wystąpić przeciwko 
prawdziwości tego twierdzenia Wyobrażenie to o świecie 
jasne, proste odpowiadało bowiem zupełnie wymaganiom 
-estetycznych zmysłów greckich. Cały świat jest kulą, 
ziemia tworzy jej centrum, środowiskiem ziemi jest zaś 



— 51 —

człowiek. On jest szczytem wszystkiego, panem całej 
natury, dla niego wszystko stworzone. Nie spotykamy 
się w dotychczasowym rozwoju ludzkości z pojęciami, któ- 
ręby silniej niż te zakorzeniły się, jakby zrosły z człowie­
kiem. Łatwo też można zrozumieć dlaczego późniejsze 
a przeciwne poglądy z taką bezwzględnością i uporem 
uważane były za kacerskie. Kościół katolicki dopiero 
w 1822 r., więc na początku XIX stulecia zezwolił na 
uznanie teorji, że słońce a nie ziemia jest środkowym pun­
ktem systemu planetarnego.

19. Jednak nowy pogląd heliocentryczny śródsło- 
neczny 1), i teorje Kopernika już w Grecji miały swe za­
wiązki. Część bowiem wykształconych greków dawno 
przed Chrystsuem, przedstawiała sobie świat heliocen- 
trycznie.

Pitagoras, twórca nowej szkoły (ur. r. 580 zm. w 500) po­
chodził z jońs kie j wyspy Samos, lecz filozoja pitagorejska, jako 
nauka drugiego szczepu doryjczyków, rozwijała się głównie 
w południowej Italji i na Sycylji. Filozofja ta jest prze­
ciwieństwem systematu jońskiego. Filozofowie jońscy i ich 
następcy, zwłaszcza Empedokles i Arystoteles uważali za 
zasadę wszechrzeczy konkretną materję pod zmysły pod­
padającą. Pitagorejczycy zaś nie widzieli istoty wszech­
świata w materji, ale za pomocą abstrakcji starali się wy­
szukać coś wspólnego wszechbytowi, coś, coby wszędzie 
istniało, nadawało wszystkiemu pewną formę. Pitagoras, 
jako wykształcony muzykalnie, próbował twierdzić i do­
wiódł, że wysokość tonu zależną jest od długości chwie- 
jącej się struny, że zasadnicze interwale między tonami 
(kwarta, kwinta, oktawa) odpowiadają prostym, zasadni­
czym stosunkom liczbowym. Zrobił on monochord 1), przy 
pomocy jakiego można było z jednej struny wydobyć 
dźwięki różnej skali.

1) Narzędzie używane do doświadczeń akustycznych dla okazania 
praw drgania strun. (Przyp. Red.)



— 52 -

Pitagoras jest właściwie twórcą akustyki. Jak ważne 
znaczenie miała jego próba i wynalazek ujęcia dźwięku — 
pierwiastku zupełnie duchowego w przestrzeń struny, 
uczynienia zeń przedmiotu, dającego się wymierzać, okre­
ślać liczbami. Pitagoras był przytym znakomitym astro­
nomem, (prawdopodobnie uczył się astronomji w Egipcie 
i Babilonie) badał prawidłowy ruch ciał niebieskich. Do­
szedł do przekonania, że czynnikiem wszystkich zjawisk 
na świecie, panującego ładu i harmonji — wyrazem wza­
jemnego stosunku między pojedynczymi rzeczami, czyn­
nikiem, ułatwiającym ich zrozumienie — jest liczba.

Liczba tedy jest źródłem, początkiem wszechrzeczy; 
wszystko jest liczbą. Alboż punkt nie tworzy jednostki, 
a połączenie dwu punktów linji, a ta znów czyż przy po­
ruszaniu nie daje nam trzech, jako wyobrażenia naj­
prostszej płaszczyzny, trzema linjami ograniczonej; alboż 
ruch płaszczyzny nie tworzy ciała piramidalnego, którego 
symbolem jest liczba cztery? W przestrzeni są właściwie 
tylko punkty, linje, płaszczyzny, bryły. Ciała nie mogą 
istnieć bez powierzchni, ona bez linij, stanowiących jej 
brzegi, linje zaś bez punktów, z jakich się składają. One 
zaś, nie będąc niczym materjalnym, nie posiadają w zna­
czeniu matematycznym ani długości, szerokości, ani ob­
jętości. Umysł silnie abstrakcyjny mógł wyprowadzić 
wniosek, że ciała z liczb powstały. „Tak więc ich niebo— 
jak mówi Arystoteles — wszystko jest liczbą i harmonją. 
Zasadnicze liczby 1, 2, 3, 4 są istotą wszystkiego. Uczniowie 
Pitagorasa przystępowali też do jego związku (urządzenie 
jego przypominało zupełnie regułę klasztorną) ze świętą 
przysięgą: „Przysięgam wobec Tego, który duszy naszej 
objawił świętą czwórkę, będącą źródłem, fundamentem 
wiecznego żywiołu." Obok wymienionych liczb i 10 należy 
do świętych, jako suma czterech liczb zasadniczych. Skoro 
za pomocą liczby oznaczano przedmioty, skoro liczba stała 
się wogóle typem czegoś realnego —przeniesiono ją w sferę 



53 —

pojęć i zjawisk duchowych, abstrakcyjnych. Zdrowie np. 
określano siódemką, miłość i przyjaźń ósemką, sprawiedli­
wość dziewiątką 1).

Jak się zdaje Pitagoras pierwszy odrzucił naukę 
Anaksimandra o walcowym kształcie ziemi, zastąpiwszy ją 
dowodzeniem o kulistości ziemi. Wyprzedzili go jednak 
jego uczniowie. Najwybitniejszym był Filotaos^ współ­
czesny Demokrytowi i Sokratesowi; on to pierwszy w sta­
rożytnych wiekach przestał wierzyć w systemat ziemio- 
środkowy, i nauczał, iż ziemia, mająca rzeczywiście 
formę kulistą, nie stoi pewnie, lecz się porusza, że nie 
znajduje się pośrodku wszechświata. Nie przypuszczał, 
iżby słońce, księżyc i wszystkie planety odbywały ruch 
dzienny koło ziemi, ale dowodził, iż ziemia obraca się 
wokoło pewnego środka. Środek ów nie może być próżnią, 
to też jestto święte ognisko wszechbytu, ogień środkowy 
(pźcap 5c). istotny początek ognia niebieskiego. Jako w tea­
trze greckim koło ołtarza chór wykonywał tańce, tak cały 
świat obraca się koło środkowego ognia. Jest on ogólnym 
źródłem i ciepła i światła całego wszechświata, prazdrojem 
życia. Wokoło niego w sferach swych obracają się ciała 
niebieskie z matematyczną ścisłością. Ziemia nasza czyni 
jeden obrót koło niego w przeciągu 24 godzin, nie widzimy 
jednak nigdy ognia świętego, gdyż ziemia zachowuje stale 
jedno położenie, tylko połowa jej, od środkowego ognia 
odwrócona jest zamieszkaną. Z tego powodu również nie 
widzimy drugiego ciała przeciwziemnego (3.tryZoóv) które 
jednocześnie z naszą ziemią, z takąż samą szybkością 
obraca się koło ognia. Dalej raz w miesiąc okrąża ogień

1) Ciekawym zjawiskiem jest to, że w naszym jeszcze stuleciu 
znany filozof przyrodniczy Lorenz Oken tak się wyraził: „Wszystko, co 
jest realne, powstawało z liczb, inaczej mówiąc „wszystko absolutnie 
realne, nie jest niczym innym niż liczbą" (patrz Gomperz, Griech 
Denker I, 88).

Bibl. Sam. Rozwój umysłowy ludów Europy. 4



54 —

księżyc] słońce w okresie jednego roku, pięć planet, widzial­
nych. gołym okiem (Merkury, Wenus, Jupiter, Mars, Saturn) 
odbywa swój obrót w różnych, krótszych lub dłuższych 
odstępach. Lecz jeśli zaludniona połowa kuli ziemskie? 
odwróconą jest od ognia środkowego, skąd dochodzi do 
niej światło, jak sobie można wytłomaczyć zmianę dnia 
i nocy? Zjawisko to tak objaśniał: ziemia nie jest oświe­
tloną bezpośrednio przez ogień środkowy, lecz on rzuca 
swe światło na słońce (na stronę jego zwróconą ku ogniowi 
z zaludnionej ziemi) które odbijając się (powierzchnię słoń­
ca przedstawiał sobie jako szklistą, dziurkowatą) oświetla 
dopiero ziemię. Gdy słońce znajduje się naprzeciw ognia 
mamy dzień, skoro zaś ziemia znajdzie się na przeciwnej 
stronie środkowego ognia następuje noc.

Widocznym jest, że w poglądzie tym śmiałym i do­
brze obmyślanym, należałoby tylko ogień środkowy za­
mienić na słońce, uznać ruch ziemi około własnej osi — 
a mielibyśmy w starożytnych wiekach zapatrywanie, zgo­
dne zupełnie z systematem Kopernika.

I nastąpiło to rzeczywiście w starożytnych czasach, 
ale pogląd taki uległ wiekowemu zapomnieniu, dzięki 
teorji Arystoteleso-Ptolomej skiej. Przecież Arystoteles sam 
wyraził się, iż zapatrywania Pitagorasa o środkowym 
ogniu i przeciwziemi są czczą spekulacją, podczas gdy 
jego teorja o ziemi, jako środkowym punkcie wszechrzeczy 
jest wynikiem badań doświadczalnych. Arystotelesowi 
długo bardzo przyznawano słuszność. Nic więc dziwnego, 
że Voltaire uważał teorje Pitagorejczyków za bezładną 
mięszaninę. Urządzano wyprawy naukowe na zachód 
i wschód; kartagińczyk Hannon w IV stuleciu dotarł do 
cieśniny Gibraltarskiej (Słupy Herkulesa); podróże Aleksan­
dra Wielkiego odkryły wiele krajów dalekiego wschodu —• 
a jednak nikt i nigdzie nie spotkał się ze środkowym 
ogniem i przeciwziemi ą. To osłabiało wiarę w naukę 
Filotaosa. Ekfantos, późniejszy wyznawca pitagoreizmu, 
głosił, że niema środkowego ognia, a ziemia obraca się 



55 —

kolo własnej osi i tym objaśniał pozorny ruch słońca. 
Heraklides z Pontu dowodził, iż planety Merkury i Wenus 
nie krążą koło ziemi, ani koło środkowego ognia, ale 
wokoło słońca. Aristarch z Samos, (280 przed Chrystusem) 
który może być zwany Kopernikiem starożytnym, wyraził 
jasno zdanie, że nietylko planety, ale i ziemia obraca się 
koło słońca, jako swego środka 1).

W dwa tysiące lat prawie potym zjawia się Kopernik 
i zawiązuje swe teorje na tę naukę, ofiarowując swe dzieło 
papieżowi Pawłowi III, w dedykacyjnej karcie wyraźnie 
pisze, iż w pracy Cycerona 2) wyczytał zapatrywanie 
pitagorejczyka Hikiety (czyli jak błędnie pisze Nicetae) 
i z niego zaczerpnął podnietę do zastanawiania się nad 
możliwością ruchu ziemi {...inde igitur occasionem nactus coepi 
et ego de terrae mobilitate cogitare...') A zwycięstwo tej prawdy 
ileż to cierpień, prześladowań i śmierci kosztowało!

Jeśli w szkole pitagorejskiej utrzymała się teorja 
o zajmowaniu przez ziemię środkowego punktu we wszech- 
świecie, a Aristarcha nazywamy starożytnym Koperni­
kiem, to i Giordano Bruno w swej śmiałej hypotezie o nie­
skończoności światów ma przewodnika w osobie Demokryta. 
Słyszeliśmy, że grupy atomów wyłaniają się z nieskończo­
nej przestrzeni i chaosu, tworząc dla siebie oddzielne sy- 
stematy, kosmosy w liczbie bezmiernej. U Demokryta nie 
spotykamy się z rozróżnieniem dwu światów: ziemskiego 
(zmysłowego) i wyższego (nadzmysłowego), z czym spo­
tykamy się u Platona i Arystotelesa, co stanowi typową 
cechę późniejszej filozofji greckiej. Podług Demokryta nie­
skończona liczba światów znajduje się w ciągłym ruchu 
w pustej przestrzeni; światy owe różnią się od siebie

1) Gem perz Th., Griechisce Denker I, 91, zwłaszcza Schiaparelli 
I prenirsori di Coperniko nell‘antichita (Medjolan 1875 na język nie­
miecki przełożył Curtze, Lipsk 1871). Stoik Kleanthes zaskarżył za tę 
naukę Aristarcha, dowodząc, że bezbożnością narusza porządek.

2) Acad. pr. 2, 123. 



— 56 —

wielkością i odległością, są w pełni swego rozwoju; inne 
zanikają, giną przez wpadanie na siebie. Na niektórych 
niema wcale zwierząt, roślin i wody. Światy owe podobne 
są do naszej ziemi; pewne z nich mają słońce, księżyc, 
inne posiadają te ciała większe lub w większej ilości, inne 
znów są ich pozbawione1). Demokryt więc w starożytnych 
wiekach obalił zupełnie pogląd gieometryczny.

1) Hippol. Ref. hacv. I, 13 Dox. 565, 8 (R. P. 198).
2) Plac. V. 19, 1. Dox. 430, 15. Ps. plut. Stromfr. 2. Dox. 579, 

17 plut. Symp. Quaest. VIII, 8, 4 (R. P. 22).

20. W zaraniu kultury europejskiej grecy w różno­
rodny, a nader zajmujący sposób tłómaczyli zagadnienie 
o początku świata. Jednocześnie występowało drugie py­
tanie, niemniej ważne, odnoszące się do początku i znaczenia 
życia w naturze wogóle, a zwłaszcza życia ludzkiego.

Filozofowie przed Sokratesem zastanawiają się nad 
powstaniem organizmu. Anaksimander zestawił całą, nad­
zwyczaj interesującą teorję o początku życia na powierzchni 
ziemi. Badał on wiele zwierząt, w morzu ukrytych, i zgo­
dnie ze swą kosmogoniczną teorją, głoszącą, że pierwotnie 
ziemia pokryta była całkowicie wodą, popartą znalezieniem 
zwierząt morskich na lądzie — dowodził, że z wilgoci pow­
stały zwierzęta. Pierwotnie, dla utrzymania się w wodzie, 
pokryte one były twardą skorupą, jakby korą, która od­
padała wówczas, gdy się znalazły na stałym lądzie. Prze­
mianę tą wyobrażał sobie w formie przejścia poczwarki 
w owada. Wszystkie zwierzęta — mówi dalej Anaksi­
mander — mogą zaraz po narodzeniu się poruszać, stać, 
człowiek tylko przychodzi na świat niezaradny, nagi. 
Jakim sposobem utrzymał się przy życiu wobec tej bez­
radności? Podług Anaksimandra pierwszy człowiek żył 
początkowo w wodzie w postaci ryby, a dopiero skoro się 
należycie rozwinął w swym bezpiecznym ukryciu, stracił 
skorupę2). Wielu z nowoczesnych myślicieli w nauce 



57 —

Anaksimandra widzi świt descendencyjnej teorji — zupełnie 
zresztą błędnie.

Jeżeli Anaksimandra nazywano Darwinem starożyt­
nym, to daleko słuszniej możemy uważać Ksenofanesa za 
greckiego Lyell’a. Ksenofanes zaiste daje nam pierwszą 
zapowiedź późniejszych badań gieologicznych i obecnego 
rozkwitu tej wiedzy. Opierając się na znalezionych na 
wyspie Malcie odciskach muszli morskich i zwierząt przed­
potopowych w skalach syrakuzkich, twierdził, iż ziemia 
pokrytą była pierwotnie wodami, w których wytworzyło 
się pierwsze życie. Gdy przeminie pierwszy suchy okres 
powierzchni ziemskiej nastąpi znów ogólny jakby potop, 
cała ziemia przemieni się w bezmiar wody. Wówczas wy­
ginie pokolenie ludzkie, a po pewnym czasie powstanie 
nowy świat1).

1) Hippol. Ref. I, 14 Dox. 566, 1, (R. P. 103a).
) Plut Plac. V, 26,4, Dox. 338 (R. P. 172) porównaj: Lucretius 

„De rerum natura" V 780—9.

Pierwszy Empedokles pojmuje ideję rozwoju orga­
nizmu i życia. On głosi, że nie istnieje różnica między 
zwierzętami i roślinami, którym przyznaj e nawet duszę, 
podobną do zwierzęcej. Porównywuje on liście drzew ze 
szerścią, pierzem i łuską zwierząt. Na tym punkcie jest on 
najsłabszym poprzednikiem Góthego w jego badaniach 
w zakresie morfologji porównawczej. Według niego rośliny 
rosną dzięki ciepłu odbieranemu z wnętrza ziemi, są też 
jakby jej członkami 1).

Podobne zapatrywania na życie i duszę roślin wy­
głasza i Anaksagoras. Niema ścisłej granicy między pań­
stwem roślinnym a zwierzęcym; rośliny posiadają duszę, 
wyrażającą się w uczuciu przyjemnym rozkoszy, kiedy 
rosną i dobrze się rozwijają i uczuciu niemiłym boleści, 
skoro giną, a zwłaszcza gdy liście tracą. Empedokles wy­
prowadza początek roślin z ziemi, Anaksagoras zaś sądzi, 



— 58 —

że zarodki roślin pochodzą z powietrza, z deszczem na 
ziemię spadają i na niej wschodzą.

Ściśle określona zasada rozwoju, że doskonale z mniej 
doskonałego powstaje, zawarta jest w zoogonji Empedoklesa. 
Wyprowadza on świat z czterech żywiołów przy współ­
działaniu dwu nowych: miłości i nienawiści. W okresie 
przewagi miłości w ten sposób tworzą się zwierzęta: przez 
wpływ miłości zbliżają się do siebie pojedyncze żywioły, 
a dzięki temu połączeniu wyrastają z ziemi poszczególne 
członki i części ciała zwierzęcego, więc głowy, oczy, uszy, 
nogi (.avuv= pópła). Te porozpraszane członki i części ciała 
zwierzęcego łączyły się z sobą, tworząc dziwaczne całości, 
nie istniejące długo. I tak powstały np. byki z głową 
ludzką, człowiek z głową byka, albo przeróżne potwory 
o dwu głowach, czterech rękach i t. d. Nie było wówczas 
różnicy co do płci. Istoty owe (elolopavetc) nie mogły 
wytrwać w życiowej walce, pozostały więc przy życiu tylko 
kombinacje, przedstawiające całość organiczną (obXopoets — 
naturalną postać). Dalszy rozwój odbywa się za pomocą 
rozmnażania płciowego (be‘0XX4Xov 1).

Alkmain z Krotony (w pierwszej połowie V wieku) 
zajmuje wybitne miejsce między pitagorejczykami w ba­
daniach bjologicznych. Znalazł on w mózgu (środowisko) 
czynności umysłowych, duchowych, a przy sekcji anato­
micznej wykrył nerwy, ich bieg i zakończenie w mózgu. 
Starał się objaśnić choroby umysłowe, uszne i oczne zmia­
ną dróg nerwowych lub ich zatamowaniem. I w embry- 
jologi godne uwagi są jego poglądy, które rozwinęła 
później szkoła Hippokratesa.

W psychologji powoli przejawia się uświadomione roz­
różnianie strony fizycznej od duchowej, wyraźnie jednak za­
znaczone jest dopiero przez Anaksagorasa. Przedtym, o ile

1) Płac. V, 19 Dox. 430 (R. P. 173), wyniki poezji Empedoklesa. 



— 59 —

jest mowa o duszy, przedstawioną bywa jako materja de­
likatna, która, jak wszystka materja w pojęciu hylozoizmu 
jest ożywiana. Anaksimander i Anaksimenes widzi duszę 
w powietrzu wdychanym i wydychanym przez nas. Od 
stopnia jego wilgotności zależne są różne czynności duchowe. 
Z nimi zgadza się i Heraklites. Opierając się na swych 
teorjach o pierwiastku ognia, duszę odnajduje w jakimś 
cieple1), a potym np. konsekwentnie zupełnie, wyprowadza 
następstwa pijaństwa. Przez zbyteczne przedostawanie się 
płynu do wnętrza ciała, wilgotniała owa materja duchowa, 
a im bardziej suchym jest ten ogień wewnętrzny, tym ro­
zumniejsza staje się dusza. Więc dusza pijaka, będąc 
wciąż wilgotną — jest nierozumną. (Nie objaśnił jednak 
dlaczego tak ujemnie oddziaływa wilgoć z wina pocho­
dząca nie z wody). Gdzie jest klimat i grunt suchy, tam 
mają być ludzie rozumniejsi2).

1) Ciem. Strom. VI, 2 p. 744 P. Arist. De an I, 2 405a 25 (R. P. 38).
2) Ciem. Strom. VI, 2. 746. P. Arist. De an. I, 2, 405a 23 

(R. P. 38).
3) Sext. Math. VII, 127 Gal. De an. mor. 5 Stob. Floril. V, 8 

Eus. Praep. ev VIII 14, 53 (R. P. 42, 42a).
4) Arist. de au 1, 2. 404a 17 (R. P. 86a).

Pitagorejczycy, zgodnie ze swymi zasadami, starali 
się i duszę do liczby sprowadzić. Rozróżniają oni w duszy 
trzy części: jedna mieści się w głowie, druga w sercu, 
a trzecia w organach płciowych. Najniższa stanowi istotę 
życia wegietacyjnego, wyższa zwierzęcego, najwyższa zaś, 
w mózgu będąca jest podstawą czynności rozumu3). Skąd 
jednak dusza przedostaje się do ciała bądź przy jego po­
częciu lub właściwym narodzeniu, co się z nią staje po 
śmierci ciała? Nauczali, że powietrze przepełnione jest 
duszą, owe pyłki koło słońca wzlatające, łączące się z sobą, 
są atomami duszy. Dusza więc podług nich jest materją 
nadzwyczaj delikatną4). Na losy duszy po śmierci ciała 
zapatrywali się ze stanowiska etycznego, prawdopodobnie 



- 60 -

pod wpływem misterji orficznych. Dusza — to istota nie­
śmiertelna na pewien czas jedynie zamknięta, niby w gro­
bie, w ciele ludzkim. Po śmierci ciała dusza stosownie do 
jej moralnych zasług, osądzoną zostaje na wieczną szczę­
śliwość lub męki, które znosi przez ciągłe przechodzenie 
z jednego ciała zwierząt w drugie dopóki nie odpokutuje 
winy, poczym powraca do ciała ludzkiego i w nim znowu 
żyje. Właściwie zatym dusza istniała poza ciałem, jakie 
jest tylko jej ziemskim, czasowym więzieniem. Powietrze 
pełne jest duszy, wszystko przenikającej; powietrze jest 
siedliskiem różnych demonów, które zsyłają ludziom sny, 
przepowiednie choroby, nieszczęścia. Wskutek ciągłego 
przechodzenia duszy w inne ciała (metampsychosa) na­
stępuje bezustanne rodzenie i śmierć na świecie 1). Lecz 
po upływie wielkiego roku (t. j. 10000 lat słonecznych) 
wszystkie gwiazdy zajmą też same położenie, jakie miały 
na początku istnienia, a świat znów będzie taki, jak daw­
niej, z tymiż ludźmi, w pierwotnych warunkach.

Psychologja Demokryta jest naturalnie również ma- 
terjalistyczną opartą na teorji o atomach. Dusza składa 
się z nader delikatnych, lekkich, okrągłych i gładkich 
atomów, najwięcej zbliżonych do ognia. Dusza, przeni­
kając całe ciało, posiada zdolność szybkiego poruszania się 
i sama może kierować ruchami ciała2). Między dwoma 
atomami cielesnymi, znajduje się zawsze jeden duchowy. 
Różnica między stroną fizyczną, a duchową jest tylko 
względną, jakby stopniową. Wszystko, w tym znaczeniu 
materjalistycznym, jest uduchowione. Rośliny mają też 
duszę i pewne uczucia 2). Oddychanie jest bardzo ważnym 
procesem, utrzymującym w ciele materję duchową, ułatwia­
jącym łączność ze światem zewnętrznym, czego następ-

1) Diog. Laer. VIII 31 (R. P. 87).
3) Arist. De an. I 2, 403b 28 (R. P. 200).
3) Plut. Om. nat. I, 1 Ps.-Arist. de plant. I 815b 6 (R. P. 201a).



— 61 —

stwem zmiana atomów. Jeśli oddech, słabnie, zanika świa­
domość, przytomność, skoro zaś nastąpi zatamowanie od­
dechu — śmierć przychodzi.

22. Wymienione fakty z filozoficznej czynności gre­
ków przed Sokratesem, ich dążenie do rozwiązania za­
gadnienia początku świata i życia ludzkiego wymownie 
świadczą o nadzwyczaj szerokim horyzoncie, jaki obejmo­
wała myśl hellenów. Naturalnie mimo najusilniejszej pracy, 
potęgi filozofowania i najśmielszych nadziei nie zdołali oni 
odkryć i wyjaśnić wszystkich tajemnic. Wiele wyczuwano, 
wiele przewidywano, ale mało stwierdzono. Wkrótce też 
dały się słyszeć głosy, wykazujące słabość i niedosta­
teczność ludzkiego poznania. Pytanie jak i co poznajemy, 
jakie są źródła, warunki poznania, jaki jest jego charakter 
i zakres—zaczęło wszystkich żywo zajmować. Powszechną 
uwagę zwraca fakt samego poznania, a zwłaszcza różnica 
między poznaniem zmysłowym a rozumowym. Świadomość 
tej różnicy kiełkowała już i w umysłach filozofów z okresu 
hylozoizmu. Już samo pytanie: co znajduje się poza zmy­
słowymi zjawiskami stwierdza to, że owych zjawisk nie 
uznawano za właściwą rzeczywistość, a domyślano się jej 
istnienia w innej formie, sądzono, że jej poznać nie można 
samymi zmysłami lecz umysłem. Nie uświadomili sobie 
jednak należycie znaczenia tej myśli. Pitagorejczycy roz­
dzielali poznanie co do treści na: intuicyjne, rozumowe, 
mniemanie, wreszcie zmysłowe. Heraklites jednak zupełnie 
już nie dowierza zmysłom; oczy i uszy uważa za niewia- 
rogodnych świadków.

Myśl owa zawarta jest w zdaniu tego głębokiego 
filozofa: Cóż mi pomoże słuch i wzrok, kiedy nie rozu­
miem mowy przyrody?1). A dalej przyznaje, że pojąć ją 
można jedynie za pomocą rozumu, że nagromadzenie po­
szczególnych wiadomości nie kształci bynajmniej. Toż samo 

1) Sekst. Math. VII. 126. (R. P. 42).



62 —

głosi znany epigramat Epicharma: „Rozum słyszy i widzi, 
wszystko poza nim głuche jest i ślepe". Również Anaksa- 
goras naucza, że zmysły nie są w stanie poznać, i ogarnąć 
prawdy, musi nimi kierować rozum. Jeśli np. rozpuścimy 
czarną farbę z białą, zmysły nie rozróżnią w tej miesza­
ninie dwu składników, aczkolwiek one tam są rzeczy­
wiście1). Śnieg wydaje się nam białym, a przecież, gdy 
roztaje woda z niego jest brudnawą, więc i ten brud się 
w nim mieścił. Zmysły prześlizgują się powierzchownie 
po danej rzeczy, nie wnikają do jej podstawy, treści2).

9 Sext. Math. VII. 90. (R. P. 161).
2) Sext. Pyroh. I, 33 (R. P. 15 Ib. porówaj: Cicero Acad. II. 100 

Sext. Math. VII. 91).

Brak zaufania w zmysły, w poznanie oparte na nich 
wyłącznie, coraz więcej zajmuje umysły greków, a zupełną 
zmianę w poglądach na świat powoduje w szkole eleackiej, 
zwanej tak podług miasta Elei w Lukami, gdzie szkoła ta 
rozwinęła się w VI w. po Chrystusie. (Głównymi jej przed­
stawicielami byli: Ksenofanes, Parmenides, Zenon, Melisses). 
Najwyraźniej była tam w okresie przed Sokratesem za­
znaczona różnica miedzy zmysłowym wrażeniem a rozumowym 
poznaniem. Pierwsze zapoznaje nas z ruchem w świecie 
zewnętrznym, utożsamionym ze zmianą i z mnóstwem 
zjawisk Drugie, rozum wykazuje jednak, że to, co istnieje 
nie podlega zmianie i ruchowi skoro zaś jest jedno, nie 
może byc mnóstwem. Zmysły więc okłamują nas. Zenon 
dowodzi, że właściwy świat nie jest takim, jakim się 
przedstawia naszym oczom, jak go pojmują zmysły. Świat 
taki jest subjektywnym wytworem naszej myśli; rzeczywi­
sty jego stan tylko za pomocą rozumu można przeczuć, 
poznać.

Spekulacje te wywołały i walkę przekonań. Hera- 
klites np, mówi: Rzeczywisty byt znajduje się właśnie 
w ciągłym ruchu, zmianie, w wielkiej ilości. Eleaci zaś 



— 63

dowodzą: Ruch, zmiana, wielka ilość, to wszystko ułuda, 
kłamstwo. Jeden jest tylko byt, pozostający w spokoju.

Platon dopiero postarał się o systematyczne roztrzy- 
gnięcie sporu.

I Demokryt jednak, wychodząc ze swego stanowiska 
materjalistycznego, rozumie tę ogromną różnicę między 
wrażeniem zmysłowym, a poznaniem rozumowym. Wra­
żenia zmysłowe wprowadzają nas w błąd; woda i powie­
trze np. wydaje się cieplejsze i chłodniejsze względnie do 
temperatury naszego ciała; miód wydaje się zdrowemu 
słodkim, choremu zaś gorzkim i t. d.

Demokryt wrażenia umysłowe objaśnia naturalnie 
sposobem materjalistycznym: drobniutkie atomy (obrazki 
elloko, ZeixeXo), które od przedmiotów, obserwowanych przez 
zmysły, odłączają się, unoszą w powietrzu, wyciskają swój 
obraz na organach naszych zmysłowych. Dusza zatym nie 
ma istotnego pojęcia o bycie, zna jeno owe obrazki1). 
Sam byt składa się przecież z atomów i próżni, tego 
jednak zmysły pojąć nie mogą, jedynie rozum. Rzeczy­
wisty byt głęboko jest ukryty, trudno dostępny dla ro­
zumu ludzkiego. ,, Według prawa (vóp«p t. j. subjektywnie) 
jest ciepło, zimno, barwa, lecz w rzeczywistości istnieją 
tylko atomy i próżnia2).

1) Plac. IV. 8. Dox. 395 (R. P. 202).
2) Sext. Mathem VII, 135 (R. P. 204.

23. Te i podobne teorje noetyczne stały się funda­
mentem sceptycyzmu^ rozwiniętego przez sofistów, a który 
spowodował reformę Sokratesa. Sofiści dochodzą do zupeł­
nego zwątpienia w możność ludzkiego poznania i wiedzy. Ważne 
są poglądy Protagorasa i Gorgiasza. Nietylko że na zmy­
słach polegać nie można, lecz nawet i rozum nie dochodzi 
nigdy do absolutnej prawdy. ,,Miarce wszystkiego jest czło­
wiek^ dowodzi Protagoras (ur. 480, zm. 411). Czyli 
dla każdego jest prawdą to, co mu się nią być wydaje. 



— 64 —

Skutkiem tego różne jednostki w tejże samej chwili 
odbierają różne wrażenia zmysłowe o jednych i tychże 
podmiotach. Na różnorodność wrażeń wpływa stan i uspo­
sobienie człowieka. Odmienne są wrażenia człowieka czu­
wającego, a zasypiającego; młodzieńca i starca; chorego 
i zdrowego. Z tego to właśnie powodu nie powinniśmy 
danych wrażeń uważać i podawać jako prawdziwe, a inne 
za błędne. Wszystkie one bowiem są jednakowowo pra­
wdziwe, wszystkie mają początek objektywny (==przedmio- 
towy) swego istnienia, niezależny od nas. Różnorodność 
ich pochodzi z naszego subjektywnego (—podmiotowego) 
usposobienia, ze sposobu, w jaki zmysły reagują na te 
podniety objektywne. Dlatego też Protagoras lęka się 
powiedzieć, czy bogowie są rzeczywiście, czy ich niema. 
W procesie poznania niemałą przeszkodę stanowi nieja­
sność kwestji, krótkie życie ludzkie 1).

i) Diog. Laer. IX, 50—51 (R. P. 226).
2) Sext. Math. VII, 65 i następujące. De Melisso 6. 980 i 19. 

(R. P. 255—8).

Jeśli pogląd Protagorasa można nazwać noetyczną 
realistycznością — gdyż poznanie według niego zależne jest 
od stosunku (relacji) zewnętrznego świata do badającej go 
jednostki—to teorją Gorgiasza (ur. 483 zm. 375) mianować 
należy rozumowym nihilizmem. Naucza on, że człowiek nie­
zdolnym jest do osiągnięcia jakichkolwiek wiadomości. „Nic 
niema, a gdyby i było, tobyśmy tego poznać nie mogli; gdy- 
byśmy zaś poznali, nie potrafilibyśmy udzielić innym tej wie­
dzy 1). Podług niego żadnego niema kryterjum dla tej rzeczy­
wistości, którą sobie przedstawiamy, niemą należytego stosun­
ku między słowami i wyobrażeniami. Wyrazy, składające się 
na mowę -a myśli i pojęcia nasze to są dwie różne rzeczy. 
Nie jesteśmy nigdy pewni, czy ten, komu daną rzecz obja­
śniamy tak ją sobie, jak my wyobraża. Gorgiasz wątpi w mo­
żliwość wypowiadania wzajemnie myśli za pomocą mowy.



— 65 —

Filozofja jońska i pitagoryjska wraz z naukami po­
krewnymi odznacza się śmiałością poglądów, szerokim za­
kresem; sofistykę zaś charakteryzuje sceptycyzm. Pierwiastek 
sceptycyzmu znajdujemy też i u poprzednich myślicieli. 
Nauka o niedokładności wrażeń zmysłowych, o wiecznym 
biegu wszechrzeczy, o nieistnieniu ruchu, różnicy mię­
dzy poznaniem zmysłowym a rozumowym i t. p. mimo­
wolne wprost nasuwały myślicielom wątpliwość, scepty­
cyzm. W charakterze greckim nie było odpowiedniego 
gruntu do rozwoju sceptycyzmu i nawet te podniety nie 
wytworzyłyby same greckiej sofistyki, ale przyszło im 
z pomocą całe otoczenie, atmosfera kulturalna. Po wojnach 
perskich podniosły się miasta helleńskie, a szczególniej 
wzrosły Ateny, które pod względem umysłowym i poli­
tycznym stanęły na czele całej Hellady; (nazwane były 
siedliskiem mądrości greckiej); ożyło i wzmocniło się życie 
publiczne, przekonania demokratyczne zapuściły silne ko­
rzenie. Znaczenie i zadanie społeczne każdej jednostki 
wymagało pewnych zmian w dotychczasowym wykształ­
ceniu. Obywatel ateński, używający pełni praw nie mógł 
się już ograniczyć na elementarnych wiadomościach, na 
umiejętności czytania, pisania, liczenia, znajomości zasad 
muzyki, gimnastyki—ale musiał posiąść i owładnąć dobrze 
krasomówstwem, djalektyką. Stało się więc koniecznym 
wyższe wykształcenie i przygotowanie się do życia pra­
ktycznego. Jej potrzebie starali się zadość czynić filozo- 
wie, sofistami zwani, napół profesorowie, napół publicyści 
w naszym pojęciu1). Sami o sobie mówili, że są nauczy­
cielami wymowy i cnoty. Jako tacy musieli naturalnie 
zacząć badać człowieka, jego stronę rozumową, objawy 
woli, uczucia. Takie studja bowiem, zapoznając ich 
z ludźmi, wskazywały środki jakich należy w przemowach 
używać, by one oddziaływały na słuchaczy. Sofistyka 

1) Gomperz, Griechische Deuker I, 333.



66 —

zatym odsunęła na bok dotychczasową wiedzę wyłącznie 
objektywną, dla której istniała przedewszystkim przyroda, 
zewnętrznie pojmowana, a wytworzyła psychologiczny sub^ 
jektywizm. Z prac Gorgjasza i Pitagorasa znanym jest 
nam charakter sceptycznego subjektywizmu sofistów grec­
kich. Z teoretycznego sceptycyzmu niektórzy sofiści wy­
prowadzali fatalny wniosek. Jeśli nie można dojść do rze­
czywistej prawdy z zakresie teorji poznania świata, to 
tym mniej możliwe staje się to w zakresie praktycznym, 
w zagadnieniach, tyczących się moralności. Nie można 
więc wytknąć absolutnych dróg i praw dla czynów ludz­
kich, któreby wszystkich jednakowo obowiązywały. Skoro 
prawda względną jest, nie ma tym samym ogólnego zna­
czenia i wartości; zmienia się zależnie od okoliczności, 
subjektywnego zapatrywania i stanowiska. Teoretyczny 
sceptycyzm sofistów prowadził bezwarunkowo i konse­
kwentnie do praktycznego sceptycyzmu. Sofiści nie uznając 
ścisłych, ogólnych granic w wiedzy i poznaniu ludzkim, 
nie mogli uznawać i pewnych praw w postępowaniu je­
dnostek, obowiązujących cały ogół. Wszak przepisy moral­
ności muszą się ostatecznie opierać na pewnej podstawie 
teoretycznych przekonań.

W miastach greckich ujawnił się brak karności, nie- 
krępowanie się prawem, które uważano za wytwór wład­
ców, służący do wzmocnienia ich potęgi, a nie za natural­
ną konieczność, za coś ograniczonego. Jednocześnie upadła 
cześć dla własnej religji. Do rozkrzewiania się obojętności 
religijnej i zmniejszenia dodatniego wpływu religji przy­
czyniło się przeświadczenie, że równocześnie inne narody 
innym bóstwom kult składają i odjęcie mitom cechy świę­
tości. W ten sposób djalektyka przeniesioną została i do 
etyki. Kierunek ten popierały warunki polityczne. Był to 
okres rozkwitu demokratyzmu w Atenach. Skutkiem świa­
domości i obywatelskiej równości powstały niesnaski, spory 
między obywatelami, przytym rozwinęła się zazdrość 
i współzawodnictwo w poszczególnych państwach greckich.



— 67 —

Najwięcej się to ujawniło w Sparcie i Atenach. Walki owe 
prowadzone były bez najmniejszej względności; kiero­
wano się w nich jedynie egoistycznymi zapatrywaniami 
i dążnościami. Nie zwracano uwagi na prawa, ani moral­
ność, chodziło tylko o zupełne pokonanie przeciwnika. To 
wszystko ujemnie naturalnie wpływało na moralną stronę 
greków.

Sofistyka oznacza okres przejścia, upadek i rozkład 
dotychczasowej filozofji i wiedzy greckiej. Wiara w mo­
żność abstrakcyjnych spekulacji metafizycznych osłabła, 
a cała uwaga myślącego umysłu zwróciła się ku temu, co 
było bliższym człowiekowi — ku praktycznym interesom 
i zagadnieniom rozumowym, jakie jedynie wydawały się 
być wartościowym przedmiotem myśli. Ten stan miał 
bardzo złe następstwa spowodował rozkład w starej helleń­
skiej moralności, a głoszona względność i w zakresie ety­
cznym wytworzyła egoistyczną dążność do pozyskania 
własnej tylko korzyści, do użycia zmysłowego.

Był to groźny objaw dla greków. Lecz wówczas po­
siadali oni jeszcze pełnią życia, polityczną samodzielność, 
dojrzałość i zapał po świeżo odniesionych zwycięstwach. 
Sztuka, ten najcenniejszy wynik gieniusza helleńskiego, 
znajdowała się u szczytu rozwoju. Dłuto Fidjasza wy­
kuwało w swych wielkich dziełach ideał moralności; utwory 
wybitnych poetów tragików i liryków zawierały dużo głę­
bokich myśli. Słowem naród grecki zbyt potężnym był 
i zdrowym, ażeby sofistyka mogła być ostatnim wyrazem 
jego rozwoju.

24. W porę nastąpiła szczęśliwa zmiana, łącząca się 
z nieśmiertelnym imieniem Sokratesa (ur. 460 zm. 399). 
Stojąc na gruncie sofistów również, odrzuca dotychczasowe 
badania o świecie zewnętrznym, a główną uwagę zwraca 
na duszę ludzką i usiłuje wytworzyć pewną podstawę dla 
moralnego odrodzenia całego narodu. Wyrzekłszy się nie­
płodnego sceptycyzmu, rozpoczyna nowy okres pilnego, 



— 68 —

trzeźwego badania; przygotowywuje dogmat nowy naj­
bardziej zbliżony do pomysłu Anaksagorasa.

W całym życiu Sokratesa, jego nauce pierwsze miej­
sce zajmuje zasada, że przekonania moralne, jeśli mają być 
sterem w życiu jednostek — muszą być wewnętrznym ich 
przeświadczeniem, nie pochodzić zaś od zewnętrznego 
autorytetu boskiego, czy prawnego. Tę moralną zasadę 
stara się Sokrates wszczepić w naród, stwierdza ją swym 
życiem i śmiercią.

A jakież było życie owego zasłużonego męża? So­
krates był misjonarzem, kaznodzieją, moralnym reformato­
rem swego narodu; był dobrym gienjuszem ateńczyków. 
Nie pobierał on opłaty, jak sofiści, za naukę, przeciwnie 
sam wyszukuje ludzi do rozmowy, udzielania rad. Jest 
on od rana do wieczora na nogach. Pełno go wszędzie: 
w gimnazjach, sądach, teatrze, na zgromadzeniach, na lu­
dnych ulicach. Słowem—gdzie tylko są ludzie — tam nie 
brak Sokratesa. Z każdym: młodym czy starym, bogatym 
czy ubogim chętnie rozmawia. Najchętniej nawet przeby­
wa w towarzystwie ludzi fizyczną pracą zajętych, gdyż 
z ich doświadczeń życiowych pragnie dla siebie naukę wy­
ciągnąć. Stąd naśmiewali się sofiści, że Sokrates w mo­
wach swych wspomina wyłącznie o kowalach, szewcach 
i t. p. Czynność tego mędrca była rozległą, gorączkową, 
nieustanną. To czyni Alcybiadesowi wyrzuty za jego lek­
komyślne życie; godzi kłótliwych braci i zadajo im pyta­
nie, jak się zapatrują na stosunek przyjaźni, rozmawia 
z wodzem o sztuce wojennej, to znów wypytuje się ka­
płanów o kwestje religijne. Leniwego człowieka do pracy 
zachęca, bogacza do powściągliwości, młodzieńca do skro­
mności; to znów odwiedza artystów z Parrhasiosem o ma­
larstwie rozprawia, z Klejtonem o rzeźbie. Chętnie prze­
bywa z wykształconymi kobietami jak Aspazją, Diotymą, 
porusza z nimi zagadnienia etyczne — albo znów idzie do 
którego ze sklepów, pracowni, gdzie stara się pouczyć ro­
botników i od nich również coś skorzystać.



69 —

Koroną tego niezmordowanie czynnego życia — była 
śmierć męczeńska. Sokrates, z powodów politycznych, 
umiera, jako ofiara swych przekonań, ofiara prawdy, obroń­
ca swobody myśli. Śmierć jego wywarła uszlachetniający 
wpływ, potwierdziła dawne już doświadczenie, że prześla­
dowanie i niesprawiedliwość często bardzo przyczynia się 
do powodzenia sprawy. Prawda nie bywa rozpowszech­
nianą między ludźmi bez cierpień i trudów. Odwaga, sa- 
mowiedza, którą posiadał w wysokim stopniu, będąc prze­
konanym o swym wyższym posłannictwie — nie opuściła 
Sokratesa i przy śmierci. W więzieniu głosił swą głębo­
ką, wzniosłą naukę. Zabawiał się układaniem ody na 
cześć Apolla, przemienianiem w wiersze bajek Ezopa. Przy­
jaciele wciąż go odwiedzali, a jeden z nich Kry ton, porozu­
miawszy się z innymi, chciał mu ułatwić ucieczkę. Sokra­
tes jednak odrzucił ten projekt, pozostał w więzieniu, da­
jąc piękny przykład posłuszeństwa dla praw ojczyzny. 
Wśród przyjaciół spędził ostatnie chwile życia, rozmawia­
jąc z nimi o nieśmiertelności duszy. Zachęcał ich do po­
szanowania zwyczajów, a sam złożył Eskulapowi koguta 
na ofiarę. „Taki był koniec—pisze Platon—naszego przy­
jaciela, najlepszego człowieka po wszystkie czasy, najmędr­
szego, najsprawiedliwszego" 1).

1) Faidon—Fedon.
Bibl. Sam. Rozwój umysłowy ludów Europy.

Cóż stanowi treść nauki Sokratesa? Podczas, gdy 
sofiści poddawali wszystko krytyce, o wszystkim wątpili— 
Sokrates starał się obronić i dowieść istnienia rzeczytoistej 
pewnej wiedzy. Jeśli wiedza jest możliwa, przedmiotem jej 
nie może być coś niestałego, przemijającego, musi to być 
istotnie coś pewnego, trwałego. Sofiści dowodzili, że 
w świecie zewnętrznym, za pomocą naszych zmysłów poj­
mowanym—wszystko jest krótkotrwałe, zmienne. Sokrates 
zaś twierdził, że istnieje coś stałego, niezmiennego, a wła­
śnie egzystencją tego trwałego momentu nawet i w zmy­

5



70 —

słowym bycie udowodnił możliwość wiedzy wogóle. Wzglę­
dność, niestałość, są cechami jedynie poszczególnych zja­
wisk, poza nimi jednak ukrywa się to, co jest wspólnego, 
uniwersalnego, co istnieje i wtedy, gdy owe zjawiska ule­
gną zmianie, znikną zupełnie. Lipa np. zmienia wciąż 
swój wygląd: rośnie, kwitnie, usycha; żyje przez pewien 
czas tylko. To jednak, co trwa zawsze przechodzi z drze­
wa na drzewo, z indywiduum na indywiduum, co tworzy 
istotę, podstwę wszystkich lip—to jest pojęcie lipy.

Podobnie każdy człowiek rodzi się, rozwija, starzeje, 
umiera; „jako liść z drzewa opada". „Człowiek z niewia­
sty narodzony krótkie ma życie, trosk pełne. Jako kwiat 
wyrasta i ścięty bywa, niknie jako cień, przemija". Ale 
człowiek, jako pojęcie istnieje zawsze. Ludzkość żyje na­
dal w pojedynczych jednostkach, jako właściwy byt, istnie­
nie wyższe ponad wszystkie zmiany. Człowiek umiera—lecz 
ludzie zyją.

W zakresie świata zmysłowego jest więc coś stałego, 
ogólnego, co tworzy jakby podstawę, odwrotną stronę in­
dywidualnego zjawiska. Wiedza tedy; podług dowodzeń 
Sokratesa, o ile ten ogólny byt, to wyobrażenie rzeczy 
pojmuje, ogarnia—jest prawdziwą. Prawdziwa wiedza—to 
wiedza o „uniwersaljach" które w różnych formach się 
przejawiają:

Najwyższym pojęciem w dziedzinie czynów ludzkich 
jest dobro. Dobrem jednak nie jest to, co za takowe, we­
dług osobistych zapatrywań uważają pojedyncze jednostki, 
lecz to, co wszyscy ludzie po wszystkie czasy i w róż­
nych warunkach za pojęcie dobra uznali. Na pytanie, co 
jest dobrem w tym znaczeniu, a miarodajne dla życia ludz­
kiego — odpowiada, że szczęście, do którego dąży z natury 
cały nasz organizm. Szczęście nie polega bynajmniej na 
zaspokojeniu instynktów, pożądliwości zmysłowych, ale na 
spokoju duszy, jaki osiągamy przez cnotliwe życie. Cnota, 
jako środek, prowadzący do szczęścia rzeczywistego, jest 
objawem woli, kierowanym przez poznanie dobra. Warun­



71 —

kiem cnoty jest wiedza—bo jest ona właściwie wiedzą do­
brą. Sokrates pewnym był, że ten, kto nie zna dobra nie 
może dobrych czynów spełniać; wierzył też święcie, że kto 
dobro pozna będzie je bezwarunkowo wykonywał. Sokra­
tes w badaniu etycznym trzymał się zasadniczego przypu­
szczenia, że wola ograniczona, kierowana jest właściwą 
wiedzą, że cnota, jako sposób postępowania, do szczęścia 
prowadzący, nie jest niczym innym, jeno owym określe­
niem, kierowaniem woli przez należytą wiedzę. Był on 
przekonanym, iż wola i objawy jej — czyny rządzone są 
przez wiedzę. Wola zależną jest podług niego od wiedzy; 
głosił on, iż niemożliwym jest, ażeby ludzie, poznawszy 
dobro i prawdę, nie wprowadzali tego w czyn. Naukę 
uważa za dostateczny środek do spełniania dobra. Wszyst­
kie cnoty można organicznie wyprowadzić z jednej zasa­
dniczej — mądrości; zło w życiu ludzkim, występki wypły­
wają z nieświadomości.

Mądrość tę, która była mu zasadą moralności, widział 
wielki ten myśliciel i w świecie zewnętrznym.

Cała przyroda, bezmierny wszechświat, istota ludzka, 
życie nasze, codzienne doświadczenie — wszystko to dowo­
dzi, że świat nie jest dziełem przypadkowym, ale dziełem 
rozumnego tworzenia.

Każdy człowiek przy pomocy rozumu przez dobre; 
moralne postępowanie dosięga szczęścia—oto zasada, jaką 
Sokrates przeniósł w szerszym znaczeniu do świata zewnę­
trznego. Dowodził on, iż całym światem rządzi jedna 
istota, która tworzy go swym rozumem, utrzymuje dobrocią. 
Celowa opatrzność boska kieruje całym światem i człowie­
kiem. Czuwa nad myślami i pragnieniami człowieka, 
a przed każdym czynem jego przemawia doń jasno, zro­
zumiale (Bcup.óviov).

Naukę Sokratesa rozwinęli jego uczniowie w poszcze­
gólnych szkołach. Cyrenaici czyli hedoniści (szkoła Arytsy- 
pa) kładli największy nacisk na szczęście. Cynicy (Anty- 
stenes i znany Dyogenes ze Synopy) wysunęli naukę So­



72 —

kratesa o cnocie, podkreślając głównie samodzielność czło­
wieka, jego niezależność od rzeczy zewnętrznych. Megaryci 
(Euklides) zaś na pierwszym planie stawiali pojęcie wiedzy 
uprawiali oni sztukę i zajmowali się pilnie logiką. Fedon 
ze swoją szkolą eleacko-eretrejską jest im bardzo pokrewny.

- 25. Filozofję sokratesową o pojęciu jako właściwej 
treści bytu rozwinęli uczniowie jego: Platon i Arystolelesy 
którzy filozofję grecką doprowadzili do szczytu rozkwitu. 
Odrębność tych dwu systematów i ich właściwości wypły­
wają ze wspólnego pojęcia idei, której początek znajduje­
my w pojęciach sokratycznych. Platon pojęcia sokratycz­
ne wznosi ponad świat zmysłowy, nadaje im byt samo­
dzielny, niezależny zupełnie od świata zmysłowego.

Platon (ur. 427 zmarły 347) twierdził, że ogólne po­
jęcia mają rzeczywisty byt. Poza tym światem zmysło­
wym, który pojmujemy i poznajemy za pomocą zmysłów; 
poza światem konkretnych, indywidualnych, zmysłowych 
zjawisk — istnieje świat inny, prawdziwy, pozazmysłowy, 
idealny—ów świat pojęć ogólnych idej. Jego odbiciem je­
dynie jest świat zjawisk. Platon więc rozróżnia świat zja- 
wisk, naturalny, zmysłowy (xógpoG olaStóc) i świat bytu, nad­
przyrodzony, pozazmysłowy (xóapog voróg). Świat zjawisk po­
znajemy dzięki zmysłom; świat zaś bytu nadzmysłowego 
dostępny jest tylko dla naszej myśli i rozumu.

To stanowi istotę dualizmu wszechświata Platona — 
świata pozazmysłowego (idealnego) i zmysłowego (fenome­
nalnego). Pierwszy tylko posiada rzeczywisty byt, drugi 
jest jego odtworzeniem, odbiciem. Przed wzrokiem naszym, 
dopóki w ciele ludzkim znajdujemy się na ziemi, rozpo­
ściera się świat zmysłowy jedynie. Lecz ponieważ świat 
ten jest obrazem, podobieństwem świata pozazmysłowego 
(idealnego), możemy więc przez znajomość pierwszego wy­
robić sobie, co naturalnie nie przyjdzie bez trudu, pojęcie 
o charakterze tego drugiego. Trudności, jakie przy tym 
napotykamy określił Platon w pięknym micie. Zewnętrz­
ny świat zmysłowy podobny jest do jaskini, gdzie przez. 



— 73 —

otwór wpada światło. Znajdują się w niej ludzie przyku­
ci do ściany, unieruchomieni, odwróceni tyłem do światła. 
Światło owo pada na ścianę, wznoszącą się przed oczami 
więźniów. Nad otworem jaskini przenoszone są różne 
przedmioty, które przez otwór rzucają cień na oświetloną 
ścianę Przechodnie, dźwigający one przedmioty milczą 
lub rozmawiają, a dźwięk ich głosu przedostaje się do ja­
skini. Ludzie przykuci do jaskini, którzy nie widzieli ni­
gdy żadnego rzeczywistego przedmiotu, stale są okłamywa­
ni, gdyż odbijające się obrazy na ścianie jaskini — ich cie­
nie uważają za prawdziwe przedmioty i mogą nawet wy­
tworzyć sobie o nich pewne wyobrażenia, głosy ludzi uwa­
żać za dźwięki pochodzące z przedmiotów.

Oto obraz losu człowieka, naszego istnienia na tym 
padole łez. Jaskinia owa —to świat widzialny, zmysłowy. 
Światło zaś, oświetlające ścianę jaskini — to światło idej, 
z których najwyższą jest ideja dobra. Obrazy, powstałe 
na ścianie, są to rzeczywiste, dostępne dla naszych zmy­
słów przedmioty świata zewnętrznego, a istotne przedmio­
ty, niesione nad otworem jaskini, rzucające cienie na ścia­
nę, są właściwymi idejami, nieoczekiwanymi, są najwyż­
szym bytem.

Tak się przedstawia świat Platona. A cóż jest ce­
lem życia ludzkiego, co zadaniem filozofji? "Wyswobodze­
nie się z tego więzienia, pozbycie się pęt, którymi przy­
kuci jesteśmy do powierzchni ziemskiej — dla pozyskania 
możności ujrzenia rzeczywistych przedmiotów, poznania 
ideji.

W jakim wzajemnym stosunku do siebie są te dwa 
światy? Treść świata pozazmysłowego tworzy ideje, jedy­
ne prawdziwe byty, pierwowzory zmysłowych zjawisk 
i rzeczy. Ideje te tworzą jakby hierarchję, nad wszystki­
mi zaś panuje najwyższa ideja dobra. Ideja dobra przeni­
ka istnienie zmysłowe i idealne. W każdym zjawisku znaj­
duje się jej podobieństwo, przynajmniej odbłysk maleńki, 
czyli, że cały świat zmysłowy, będąc ożywiony ideją do­



— 74 —

bra, jest sam w sobie dobrym. Ideja dobra—to owo świa- 
tło, rozjaśniające podziemną jaskinię. Jako promienie 
słońca nietylko oświetlają przedmioty zmysłowe i czynią 
je nam widzialnymi, ale i ciepłem swym utrzymują ich 
istnienie—tak podobnie dzieje się z ideją dobra. Ona jest 
właściwą podstawą rzeczywistości wszelakiej; wypełniając 
cały świat jest przyczyną i celem jego. W idei dobre 
wszystko znajduje swój cel, czyli wszystko istnieje w ten 
a nie inny sposób dlatego, że jest dobre. Ideja dobra jest 
zarówno zasadą naszego poznania rozumowego. Byt poj- 
mujemy^ rozumiemy wtedy, skoro zdołamy wyprowadzić go- 
z idei dobra.

W systemacie Platona ideja dobra zajmuje takie 
miejsce, jakie filozofja religijna wyznacza Bogu. Dla Pla­
tona dobro i Bóg są jednoznacznymi pojęciami.

Obok świata nadzmysłowego istnieje świat zmysłowy. 
Jakimże on jest, w jakich granicach ma byt? Nie posia­
da on prawdziwego, rzeczywistego bytu (tó Zvtog Zv) lecz 
byt ten jest również tylko naszym wyobrażeniem (to qouvópevov) 
ale będąc pośrodku między jednym a drugim, tworzy pe­
wien rodzaj bytu niedoskonałego cl votoOrav olov tó om. Jestto 
świat ciągłego ruchu, czynu, zmiany. Jednym warunkiem 
tego świata są ideje^ z których powstał, drugim próżna 
przestrzeń (niebyt co pch 3v), tworzący ogólną, negacyjną pod­
stawę bytu zmysłowego. Skutkiem tego, że przez oddzia­
ływanie idej próżnia ta przyjmuje określoną formę gieo- 
metryczną — powstaje niepozorny, ale objektywnie ma- 
terjalny, zmysłowy świat. Zawiera on w sobie byt 
o tyle tylko, o ile ma on uczestnictwo w ideach, o ile 
one są w nim zawarte. Platon początek świata zmy­
słowego objaśnia w swej kosmologji drogą deduk­
cji mitycznie. Twórczym pierwiastkiem wszechrzeczy zmy­
słowych jest dla Platona ideja dobra-szczyt wszelkiej do­
skonałości. Świat, jako wytwór idei dobra jest doskonały, 
więc ożywiony duszą, rozumny. Składa się przeto z dwu 
części: duszy świata i ciała świata^ a tworzy jednolity, orga-



— 75 —

niczny żywy byt, który Platon nazywa zwierzęciem, du­
szą ożywionym (ĘHov Łppoyov).

Podobnie, jako świat złożony jest z bytu rzeczywi­
stego, idealnego i bytu zmysłowego, tak i człowiek, będąc 
miniaturą świata (mikrokosmem), posiada w swej duszy 
dwie części, jakby dwie natury: rozum (voDg), część nieśmier­
telna^ podnoszącą go ku idejom i część śmiertelną dwu­
dzielną: nierozumną wolę (namiętność Jou.óc) i zadzę (pożądli­
wość łvoZopio), zależną od jego zmysłowości. Rozum ludzki 
ma swój byt w idejach samych, podstawą jego jest rze­
czywiste istnienie, więc obcą mu jest śmierć, koniec wsze­
laki. Rozumna dusza, pochodząc wprost z bytu idealne­
go, pokalawszy się grzechem, wstępuje do ciała ludzkiego, 
jakby do więzienia, i tam łączy się z duszą niższą, two­
rząc z nią przez czas swego pobytu w świecie zmysłowym 
jedno istnienie. Przez rozum tedy ma człowiek styczność 
ze światem ideji, uczestniczy w rzeczywistym bycie, w ży­
ciu boskim. Nierozumna zaś część duszy łączy go ze 
światem zmysłowym, światem ciągłej przemiany, o począt­
ku i końcu. Nierozumna dusza ludzka jest dwudzielną: 
najniżej stoi ządza, pożądliwość zmysłowa—zbiór wszystkich 
zwięrzęcych popędów, jakie w człowieku powstają właśnie 
skutkiem połączenia się jego z ciałem. Między nią a ro­
zumem jest dusza namiętna siedlisko wyższych uczuć (afe­
któw) serca, samowiedzy, odwagi, męstwa, ambicji, wła­
ściwa treść istoty ludzkiej, objaw człowieka, chwiejącego 
się bezustannie między wskazówkami rozumu a pokusą ni­
skich instynktów zmysłowych. Zadaniem tej pośredniej 
namiętności jest słuchanie rozkazów rozumu, a trzymanie 
na wodzy, poskramianie żądz zmysłowych. Wzajemny sto­
sunek tych trzech części duszy przedstawił znów Platon 
w pięknym micie w Fedrze 1).

Przed powstaniem świata zmysłowego, dopóki dusze

1) 245 c. 249 b.



76 —

przebywały jeszcze w krainach idealnych, nie mając na 
sobie więzów cielesnych—bóg Zeus, wraz z jedenastu inny­
mi bogami i owymi duszami, wyjeżdżał codziennie, by się 
zachwycać widokiem wiecznych ideji 1). Bogowie ci krą­
żą wokoło; dusza powinna iść ich śladem ku krainie rze­
czywistego bytu i tam przyjrzeć się idealnej prawdzie. 
Dusze ludzkie przyrównać można do wozu, zaprzęgniętego 
w parę uskrzydlonych rumaków. Woźnicą była dusza ro­
zumna, dwoma rumakami obie śmiertelne części duszy: 
namiętność i żądza. Pierwszy szlachetniejszy rumak dłu­
go słuchał rozkazów woźnicy—rozumnej duszy, ale drugi— 
żądza zmysłowa, nachylał się coraz niżej, aż cała dusza 
Z woźnicą spadła na ziemię — świąt zmysłowy. Za karę 
zbłąkania się skazaną została na pobyt w śmiertelnym 
ciele. Powrót do pierwotnego, idealnego bytu jest nader 
trudny. Te dusze jeno, które przeszły przez życie zmysło­
we bez najmniejszej zmazy, powracają do bytu idealnego, 
krainy niebiańskiej. Inne przechodzą w różne ciała ludz­
kie i zwierzęce. Dusze, cnotliwie na ziemi żyjące, dostę­
pują powtórnego oczyszczenia i po długich wiekach błąka­
nia się, wracają do idealnego istnienia, zachwycają się wi­
dokiem idej wiecznych. Dusze, których i takie wędrówki 
nie poprawiły, skazane bywają na wieczne męki w pod­
ziemnych miejscach kary—w Tartarusie.

W owym mitycznym podziale istoty ludzkiej na część 
rozumną i nierozumną odnajdujemy powód i przyczynę 
zmysłowego istnienia człowieka i cel, do jakiego w nim 
dążyć powinien. Człowiek w świecie zmysłowym nieu­
stanną prowadzi walkę z samym sobą, z dwiema przeci­
wnymi częściami duszy: ślepą żądzą, niską pożądliwością 
zmysłową z jednej strony—rozumnym poznaniem idej i mi­
łością dobra—z drugiej. Jeśli druga odniesie zwycięstwo

1) Bogowie ci mają prawdopodobnie wyobrażać gwiazdy, ich ruch 
prawidłowy. Tylko Hestia, t. j. ziemia — pozostawała w domu. Według 
Platona ziemia spokojnie przebywa w centrum wszechświata.



— 77 —

nad pierwszą, wtedy życie ludzkie ma ważne znaczenie. 
Według Platona można człowieka porównać ze stworze- 
rżeniem, złożonym z trzech różnych zwierząt. Z hydry 
stugłowej - niskich popędów żądzy—-którą należy poskro­
mić i nasycić, ze lwa (namiętność duszy), co sam przez 
się szlachetnym jest, lecz podlega często żądzom gorszym; 
wreszcie z człowieka, który przy pomocy owego lwa poko- 
nywują stugłową hydrę 1).

Ideja dobra jest najwyższą ideją, początkiem, przy­
czyną wszelkiego bytu. Życie poszczególnych jednostek 
powinno też zmierzać do wyrzeknięcia się świata zmysło­
wego, stłumienia w sobie zmysłowych pożądliwości i wznie­
sienia w krainę idealną, w krainę rzeczywistego dobra. 
Zadaniem życia ludzkiego, jego ostatecznym celem, to 
przypodobanie się Bogu, który jest najwyższą ideją dobra. 
Prawdziwe szczęście widzi Platon w dążeniu duszy ludz­
kiej ku idealnemu życiu, do czego wszystko ma być przy­
stosowane. Drogą do tego celu jest cnota, jako stałe uspo­
sobienie całej duszy, zmierzające do osiągnięcia idealnego 
dobra. Cnotą całej duszy jest sprawiedliwość. Dochodzi się 
do niej wówczas, skoro poszczególne części duszy są do­
skonałe, skoro spełniają rzetelnie właściwe im zadania. 
Doskonałością, czyli cnotą duszy rozumnej jest mądrość, 
która wiedzie człowieka do poznania ideji. Męstwo świa­
dome własnej godności zwracające uwagę na głos rozumu— 
stanowi cnotę duszy namiętnej. Cnotą zaś duszy pożądli­
wej jest umiarkowanie t. j. umiejętność wyznaczenia nale- 
żytej granicy niższym żądzom i popędom. Dwie podrzęd­
ne części duszy zamierają wraz z ciałem. Dusza rozumna 
jest tylko nieśmiertelną. Rozum nasz znajduje się w ciele 
ludzkim niby w więzieniu; celem jego powinna być dąż- 
nośó do odłączenia się od tego zmysłowego otoczenia, więc

1) Polit 588-



— 78 —

przygotowanie się dobre do śmierci. Słowem zadaniem ży­
cia jest owe przygotowanie do śmierci.

Na tym polega chrześcijańskie zabarwienie nauki 
Platona—w owym zamieraniu dla świata, stłumianiu, po­
konywaniu wszystkiego zmysłowego, materjalnego.

Nie należy jednak wyobrażać sobie, że nauka Plato­
na była krańcowo, jednostronnie ascetyczną. Ten charak­
ter przyjęła dopiero u myślicieli nowoplatońskiej szkoły 
i pierwszych filozofów chrześcijańskich. Platon sam był 
zbyt wielkim wielbicielem piękna, prawdziwym hellenem, 
nie mógł więc pogardzać zupełnie życiem ziemskim. Jak­
kolwiek ideje są rzeczywistym bytem, jakkolwiek wyżej 
stoją od zmysłowego świata zjawisk—to jednak i on jest 
jakimś bytem, a przedewszystkiem jest przecież znakiem, 
odbiciem owych idej.

Wszak świat zmysłowy jest naśladownictwem świata 
idealnego.

Podobnież ma się z człowiekiem. Zmysłowa jego 
istota nie jest jedynie płodem owej negacyjnej zasady, 
niebytu, próżni, co jest przyczyną zła, lecz jest równocze­
śnie obrazem bytu idealnego, który się w nim przejawia. 
Ostatecznym celem człowieka jest śmierć naturalna (samo­
bójstwo potępiał) odłączenie się od ciała i powrót do pier­
wotnego, idealnego bytu. Ale dopóki człowiek przebywa 
na tym świecie, skrępowany więzami cielesnymi, powinien 
wyszukiwać, obserwować ów byt nadziemski, przez idealne 
odsunięcie się od zmysłowości.

Istotną treścią bytu idealnego jest dobro, które 
w świecie zmysłowym nie może się zjawiać w swej wła­
ściwej postaci, więc przybiera formę piękna. Piękno zatym 
jest zmysłową formą dobra.. Tą teorją nadał Platon głębsze 
znaczenie starej, znanej idei helleńskiej o połączeniu dobra 
z pięknem w pojęciu doskonałości xakondro.Sóv. Istotę miłości 
platonicznej stanowi usiłowanie wydobycia, wyczucia ze zja­
wiska pięknego, jego treści—idei dobra. „Bóg Eros przez 
widok pięknego zjawiska roznieca w duszy miłującego 



— 79 —

tęsknotę za pierwowzorem tej piękności w świecie idei — 
za dobrem" 1).

Czyny ludzkie na tym świecie powinny zmierzać ku 
naśladownictwu wiecznej idei dobra. Człowiek z nizin 
świata zmysłowego powinien się wznosić ku krainom rze­
czywistego bytu idealnego. Niechaj się nie zadawala do­
brem w zwykłym znaczeniu tego słowa, równoznacznym 
z użytecznym, lecz niechaj dąży do czystego dobra, do 
idei dobra, będącej przyczyną wszystkiego wogóle istnie­
nia. Człowiek nabiera znaczenia wszechświatowego, ko­
smicznego. We wszechświecie szuka zbawienia. Zamiast 
przyglądania się zbiegowisku ludzi na ziemi, przyjmowa­
nia udziału w ich wzajemnej walce, nienawiści, zazdrości— 
przypatrują się przedwiecznemu porządkowi wszechświata., 
jaki wyczuwa, patrząc na firmament niebieski a wyższemu 
ponad wszelką niesprawiedliwość 2).

Ten najwyższy cel etyki Platona może człowiek osią­
gnąć jedynie w społeczeństwie. Dlatego też do rozwoju 
wogóle cnoty, a zwłaszcza sprawiedliwości—konieczne jest 
państwo, którego zadaniem prowadzić jednostki do cnoty, 
tym samym do szczęścia. W państwie dopiero znaczenie, 
treść życia należycie się przejawia, dopiero na mocy pań­
stwa zrozumiemy co to jest ideja człowieka, czym jest 
ideja życia ludzkiego.

Państwo, jako człowiek en maase^ powinno być tak 
zorganizowane, żeby nim rozum władał, cnoty bowiem 
oparte są na wiedzy. To też wiedza, filozofja winna zaj­
mować pierwsze miejsce i mieć głos decydujący. Dlatego 
więc rozumni ludzie - filozofowie, mędrcy mają być władcami 
państwa. „Jeśli rządcami państwa nie będą filozofowie, 
albo jeśli owi panujący nie zostaną filozofami — w kraju

1) Fedr.
2) Euecken, Die Lebensauschaugen der grossen Denker 18973 27.



— 80 —

ich nie będzie rzeczywistego szczęścia" 1) — tak Platon 
twierdzi.

Czym dla jednostki jest nieśmiertelna, rozumna część 
duszy, tym dla całości państwowej są owi filozofowie. 
Przedstawicielami męstwa w państwie—co odpowiada na­
miętnej duszy w jednostce —są wojownicy, żołnierze, walczą­
cy w obronie kraju. Trzeci stan, którego zadaniem jest 
praca dla utrzymania państwa — stanowią rzemieślnicy i rol­
nicy. Ta najniższa klasa przypomina ową trzecią część 
duszy—żądzę. Panujący, na mocy swej filozoficznej wie­
dzy, wydają w kraju rozkazy; wojownicy te rozkazy speł- 
niają, rzemieślnicy zaś i rolnicy muszą ulegać zupełnemu 
posłuszeństwu i jednocześnie dbać o dostarczenie wszyst­
kiego, co potrzeba do życia obu wyższym stanom.

Dla Platona, zgodnie z helleńskim zapatrywaniem, 
państwo jest człowiekiem, jest w nim urzeczywistniona 
ideja człowieczeństwa czyli państwo jest człowiekiem w zna­
czeniu zbiorowym.

Człowiek zanika wobec obywatela. Owo dobro, któ­
rego zdobycie, przy pomocy wymienionych cnót, jest ce­
lem poszczególnej jednostki, nie może być osiągnięte przez 
ludzi porozpraszanych, lecz przez złączonych w jedno spo­
łeczeństwo państwowe. Państwo zatym jest jakby jedną 
istotą, zadanie której polega na urzeczywistnieniu wszyst­
kich cnót wogóle, przedewszystkim jednak sprawiedliwości.

Owo obniżanie znaczenia indywidualnego życia, je­
dnostronne podnoszenie ważności państwowej całości obja­
śnia nam pewne strony polityki Platona. Wychodząc z tego 
założenia, Platon, wiedziony chęcią podniesienia moralnego 
poziomu, przemawiał za zniesieniem życia rodzinnego. We­
dług niego rodzina wpływa na rozproszenie uczucia. Ten, 
kto posiada rodzinę oddaje się jej całkowicie, zaniedbując 
swe obowiązki względem państwa. Platon ustanowił wspól-

2) Politeia 473 C.



— 81 —

ność żon pod dozorem państwa, które reguluje stosunki 
dwu płci, co ma zapewnić rozwój zdrowego i silnego po­
tomstwa. Naturalnie i wychowanie musi być wspólne, pod 
kierunkiem państwa 1).

Platon odrzucał również własność osobistą. Majątek 
powoduje podział na bogatych i biednych, co znów stano­
wi przyczynę wzajemnej niechęci, nienawiści, występków, 
wreszcie daje podnietę do wojny domowej. Potrzeby spo­
łeczne zaspakajane bywają przez rzemieślników i rolników 
(do nich, rozumie się, nie odnosi się wspólność żon, ani 
wspólność majątku). Władzcy i wojownicy zbierają się 
codziennie w Sparcie na wspólne uczty.

Filozofja platońska, jak widzimy, jest konsekwentnym 
rozszerzaniem zasadniczego pomysłu- o dwoistości świata: 
świata idej i zjawisk.

28. Pierwszorzędne stanowisko między wszystkimi 
myślicielami greckimi zajmuje bezwarunkowo Arystoteles 
urodzony 384 r., zmarł w 322. Sokrates jest oryginalnym, 
Platon gienjalnym, Arystoteles przewyższa jednak obu 
swą metodycznością, umiejętnością systematyzowania. Ary­
stoteles poznał wszystkie wyniki poprzednich badań filo­
zoficznych i swym bystrym umysłem zmienił je, udosko­
nalił własnymi teorjami, objął w jednolitą formę całą nau­
kę, która potym przez długie wieki była mistrzynią ludów 
Europy.

Arystoteles, będąc czystym teoretykiem, większą war­
tość przypisywał badaniu doświadczalnemu (empirycznemu) 
zarówno w dziedzinie nauk przyrodniczych, jak i abstrak­
cyjnych, głównie zaś w historji. Pod tym względem naj­
bliższym jest Demokrytowi, największemu empirykowi po­
przedniej doby. Podziwiać należy niezmordowaną pilność 
Arystotelesa przy zbieraniu pojedynczych dat, faktów, jego

1) Platon sam później uznał krańcowość i niewykonalność swej 
teorji i w »prawach« ostatnim swym dziele przywrócił rodzinie dawne sta­
nowisko.



— 82 —

żywe zajęcie dla wyników badań poprzednich filozofów. 
To też w dziełach swych pomieszcza krótki przegląd hi­
storyczny. Arystoteles jest twórcą wielu nauk specjalnych 
np, logiki, psychologji.

Według Arystotelesa początek myślenia filozoficznego 
stanowi podziw, jaki ogarnia człowieka na widok zjawisk 
w świecie. Podziw ten zmusza do zastanawiania się, my­
ślenia które o ile jest samo dla siebie celem, nie szuka 
innych celów praktycznych—jest już filozoficznym.

Arystoteles był uczniem Platona i członkiem jego 
szkoły. Trzymając się zawsze w swych wykładach gruntu 
nauki mistrza, wznosi się jednak na wyższy poziom. Ary­
stoteles, podobnie jak i Platon opiera się na pojęciach so­
kratycznych; on też w idei każdego bytu widzi rzeczywi­
ste jego istnienie. Lecz ideje, tworzące istotę bytu nie są 
według niego czymś oddzielonym od pojedynczych kon­
kretnych rzeczy i zjawisk, czymś egzystującym poza nim 
w świecie nadzmysłowego bytu. Nie spotykamy się u nie­
go z tym rażącym dualizmem świata. Ideje znajdują się 
w samych zjawiskach, są warunkiem istnienia. Arystote­
les rozróżnia w każdym przedmiocie podstawę materjalną 
i ideje przenikającą go, którą nazywa formą owej konkret­
nej rzeczy. Patrząc na dany przedmiot zawsze możemy 
zadać pytanie: „z czego on jest", „co to jest", a otrzyma­
my odpowiedź ścisłą, jaką na pierwsze zapytanie da ma- 
terja^ na drugie forma. Każda, nawet najdrobniejsza, rzecz 
posiada te dwie strony. Siekiera np. zrobiona jest z żela­
za, ono więc stanowi jej materję, lecz sama materja nie 
jest dostateczną do wytworzenia siekiery i jej istnienia. 
Żelazo musi przyjąć kształt siekiery, a forma ta jest rów­
nocześnie celem siekiery, t. j. czyni ją zdatną do użytku 
człowieka; odwrotnie w celu samym leży jej przyczyna. 
Ow cel-możność posługiwania się siekierą wpłynął na po­
wstanie jej, przygotowanie przez człowieka.

Posąg wykuty jest z marmuru, marmur zatym jest 
tutaj materją, która sama przez się nie wystarcza jednak 



83 —

do utworzenia i egzystencji posągu. Marmur powinien 
otrzymać określoną formę; forma owa istnieje zaś w myśli 
tego, co ją chce wykonać, więc w wyobraźni artysty. 
I w tym wypadku forma stanowi cel i przyczynę posągu.

W metafizyce Arystotelesa mamy cztery zasady: za­
sadę materjalną i trzy zasady formalne, które co do treści 
są jednakowe, tylko przejawiają się odmiennie w różnych 
okolicznościach, to jako forma, cel, to jako przyczyna.

Każda rzecz zawiera zatym materję i formę. Materja 
przedstawia dane zjawisko w możliwości jedynie, forma 
dopiero nadaje mu rzeczywistość. Przejście z materji 
w formę, czyli z możliwości w rzeczywistość, odbywa się 
za pomocą ruchu. Pytanie, w jaki sposób forma może od­
działywać na materję i ruch wytwarzać, Arystoteles obja­
śnia tym, że w możliwości, czyli materji jest pewna dy­
spozycja, zdolność, instynkt jakiś, dążący do osiągnięcia 
własnej idei. Możliwość pragnie urzeczywistnienia i dla­
tego się porusza.

W całym świecie, czynności przyrody znajdujemy dwa 
przeciwne krańce. Na jednej stronie znajduje się tylko 
czysta materja, bez żadnej formy. Arystoteles nazywa ją 
pramaterją (mptorBł) rzecz dla nas niezrozumiała, niedo­
stępna, nasze umysłowe „abstractum" (pojęcie oderwane), 
nasz pewnik umysłowy.

(W rzeczywistości nigdy jej nie spotykamy, materja 
bowiem i na najniższym stopniu rozwoju ma pewną for­
mę). Dalej znajduje się bezustanne przechodzenie od form 
niższych do wyższych—na drugiej zaś stronie, na szczycie 
wszelkiego bytu i życia jest czysta forma, nieposiadająca 
żadnej materji, rzeczywistość w całej rozciągłości, rzeczy­
wisty, czysty byt—Bóg.

Między tymi dwiema granicami znajduje się właści­
we życie. Tutaj jednak materja i forma stają się pojęcia­
mi relatywnymi, a względność ta wypływa z zasadniczej 
myśli rozwoju co jest materją dla wyższej formy, ma formę 
czegoś niższego. W przyrodzie jest nieprzerwany związek 



84 —

powolny rozwój, przejście od mniej doskonałego do dosko­
nalszego. Minerał np. jest jnż ciałem foremnym, ale sam 
stanowi materję dla wyższego, organicznego ciała. Rośli­
na objawia swe życie przez przyjmowanie pokarmu^ wzrost, 
rozmnażanie sie^ a to jest jej formą, lecz sama staje się ma- 
terją dla wyższego istnienia—zwierzęcia^ którego znów for­
mą jest ruch dowolny i systemat nerwowy. Na najwyższym 
szczeblu stoi wreszcie człowiek. Tutaj z życiem wegeta­
cyjnym i zwierzęcym łączy się wyższa zasada formalna — 
umysł. Myśl rozumna jest formą życia ludzkiego, właści­
wością człowieka; jest w całym życiu wogóle najwyższą 
formą, doskonałością bytu. Dlatego też i istnienie boskie 
opiera się na myśli.

Ostatecznie więc przyczyną wszelkiego ruchu, życia, 
pierwszą przyczyną formalną, celową i czynną jest Bóg— 
czysty byt bez jakiejkolwiek możliwości i materji, istotna 
rzeczywistość, do którego dąży cała przyroda. Bóg jest 
zupełną rzeczywistością, aktualnością (eveppta) bytem w najrcyz- 
szym rozwoju, czystym umysłem. Jeśli zadamy sobie pytanie, 
co jest przedmiotem myśli bożej, odpowiemy, że zapewne 
coś najdoskonalszego — więc sam Bóg. On jest wiecznym 
rozumem, absolutną samowiedzą. Rozum boski stanowi 
najwyższą zasadę formalną, wszystko obejmuje, wznieca 
wszędzie życie, ruch, powolny a celowy rozwój. Z inteli- 
giencji boskiej pochodzi ruch wieczny, powodujący ruch 
gwiazdozbiorów i wszelkiego bytu.

Jak wiemy z poprzednich rozdziałów, dawniejsi filo­
zofowie uznawali złożony byt zmysłowy, cztery żywioły 
śmiertelne, a piąty wieczny; odróżniali ruch prosto linjowy 
i wieczny ruch kolisty. Arystoteles zaś rozdziela świat na 
wieczny, byt niezmienny z odpowiednim ruchem ciał nie­
bieskich i świat zmysłowy, złożony z czterech żywiołów 
niedoskonałych, świat życia i śmierci.

Widoczne jest, że tylko w innej formie powtarza się 
dualizm Platona, dwoistość świata. Arystoteles, chcąc obalić 



— 85 —

ideę transcendentalną, sam się do niej wraca przez swój 
empiryczny kierunek,

Wszechświat ma kształt kuli, ograniczony jest prze­
strzenią, ale nie ma początku, ani końca — jest wiecznym. 
Środek kuli światowej wypełnia ziemia.

W metafizyce i fizyce Arystotelesa wszędzie uwydatnia 
się główna jego zasada: różniczkowanie materji i formy. 
Arystoteles przyjmuje pogląd gieocentryczny, który staje 
się u niego i antropocentrycznym. Zasada materji i formy, 
przejawiająca się w całej filozofji jego, jest właściwie sto­
sunkiem duszy i ciała w istocie ludzkiej. Punktem wyjścia dla 
Platona i Arystotelesa jest tylko człowiek. Stosunek ciała 
i duszy ludzkiej przeniesiony został do całego wszech­
świata.

Stosunek ten był dla Arystotelesa centrum wszelkie­
go badania, z niego wyprowadził swe teorje. To też jest 
on twórcą psychologji. Zasadą materjalną każdej żywej 
istoty jest — ciało, t. j. mięso, mięśnie, krew, kości; zasa­
dą zaś formalną jest dusza — forma, będąca przyczyną 
celową, skuteczną organicznego, żywego ciała. Dusza wy­
twarza życie; jest zasadci wszelkiego żywota, więc nietylko du­
chowego, ale i fizycznego, fizjologicznego. Arystoteles czy­
ni zależnym od duszy oddychanie, przyjmowanie pokarmu, 
wzrost, rozmnażanie — słowem, według niego, dusza jest 
warunkiem każdego życia wogóle. Stąd też przyznaje ro- 
ślinna. dusze, jako formę ciała roślinnego, która powoduje 
przyjmowanie pokarmu, wzrost i rozmnażanie; dusze zwie­
rzęcą, albo czującą, jakiej zawdzięczają zwierzęta dowolny 
ruch i zmysłowe wrażenia; wreszcie duszę ludzka, czyli ro 
zumną; objawem jej jest umysł i rozumne postępowanie. 
Dusza rozumna — to jakby odbłysk prawdziwego bytu 
boskiego, owej najwyższej formy, czystego rozumu.

Teraz zachodzi pytanie, jakim będzie cel, jakie zna­
czenie ludzkiego życia; co jest, według określenia ówcze­
snego, najwyższym dobrem? Etyka Arystotelesa podaje nam

Bibl. Sam. Rozwój umysłowy ludów Europy. 6



— 86 —

na to odpowiedź. Punkt wyjścia stanowi dlań jednogłośne 
dowodzenie wszystkich, ludzi, iż celem życia naszego — 
szczęście, do którego nawet dąży mimowolnie najmniejsze 
stworzenie. Tylko pojęcie szczęścia bywa względne, każdy 
bowiem inaczej je sobie przedstawia. Arystoteles, opiera­
jąc się na licznych przykładach (malarz, artysta-muzyk np. 
znajduje szczęście w dobrym wykonaniu swego dzieła), 
twierdzi, że szczęście człowieka polega na wypełnieniu ja­
kiejś czynności. Czynność ta będzie objawem przeznacze­
nia człowieka, tego, co tworzy odrębność jego, co go od­
różnia od innych istot. Arystoteles, obserwując człowieka, 
widzi, że posiada on wiele wspólnych cech z niższymi 
stworzeniami (przyjmowanie pokarmu, ruch i t. p.), lecz 
jedną jemu tylko właściwą, stronę umysłową. Dlatego tez 
życie rozumowe jest doskonałym, szczęśliwym życiem. Żywot 
czysto teoretyczny daje człowiekowi największą rozkosz, w nim 
zawiera się szczęście odpowiednie, godne ludzi; Arystoteles 
w zdaniu tym kierował się własnym życiem, jakie było 
absolutnie teoretyczne. Aczkolwiek takie tylko życie zape­
wnia trwałe szczęście, jednak i ono jest odbłyskiem, ma­
leńką cząstką prawdziwego, boskiego szczęścia, przypada­
jącego w udziale Bogu jedynie. Tak się o tym Arystote­
les wyraża: „Podobne życie byłoby dla człowieka zbyt 
wzniosłym. Naturalnie, człowiek nie żyje nim, o ile jest 
człowiekiem, lecz wtedy, gdy jest w nim nieco boskiego 1). 
Skoro rozum w porównaniu z naturą ludzką jest czymś 
boskim, to i życie, polegające wyłącznie na urzeczywistnie­
niu tego rozumu, jest również boskim, przy porównaniu 
z życiem ludzkiem. Nie powinien jednak człowiek zajmo­
wać się myślami ludzkimi dlatego, że człowiekiem jest, 
myśleć o śmierci, gdyż jest śmiertelnym, lecz powinien, o 
ile tylko może, żyć życiem nieśmiertelnych.

1) Eth. Nic. X. 7. 1177 b. 30.



— 87 —

Ponieważ człowiek nie jest jedynie istotą teoretyczną, 
ale też i zwierzęcą, więc z tego pochodzą drugorzędne za­
dania i cele jego życia. Ogólnie można je określić, jako 
opanowywanie, uregulowanie tych czynności zwierzęcych 
przez władze umysłowe. Rozum ma wskazywać człowieko­
wi to, co mu się wydaje dobrym w postępowaniu, ma pro­
wadzić wolę jego ku cnocie. Cnota polega na rozumnym za­
chowywaniu odpowiedniej granicy miedzy diooma przeciwień­
stwami (umiarkowanie np. jest rozumnym ograniczeniem 
woli ludzkiej wobec zmysłowych popędów — jest to po­
stawienie należytej granicy między zupełną wstrzemięźli­
wością a nadużywaniem). Temu rozumnemu poznaniu mu­
si naturalnie przyjść z pomocą siła, stanowcza wola. Wa­
runkiem cnoty jest więc i wolna wola człowieka^ możność 
samodzielnego postępowania. Skoro znamy dobro, w na­
szej mocy jest skłonić się ku niemu, lub je odrzucić.

W etyce Arystotelesa zasługuje na uwagę teorja 
o miłości i przyjaźnij będąca przejściem do jego polityki. 
Człowiek potrzebuje przyjaźni i niktby nie chciał żyć bez 
przyjaciół, choćby nawet posiadał wszystkie możliwe skar­
by. Każdy człowiek ma wrodzone pragnienie dopomagania 
hliźniemUj tęsknotę za życiem towarzyskim. Prawdziwa 
przyjaźń musi być zbudowana na poclstaioie cnoty. Szczery 
przyjaciel — to moje drugie ja; przyjaźń dlatego ma tak 
wielkie znaczenie, że w przyjacielu, jako w źwierciadle, 
dobre czyny widzimy. Arystoteles ideał rzeczywistej przy­
jaźni uważa wspólną dążność ku pięknu i dobru.

W całej etyce Arystotelesa i polityce uwydatnia się 
znów różnica między filozofją Platona. Dla niego życie 
ziemskie było jedynie odbiciem prawdziwego, idealnego 
życia pozaświatowego; największe szczęście zasadza się na 
dążeniu ku temu bytowi idealnemu i doskonałym pozna­
niu idei, jako rzeczywistego istnienia. Wszystko, co jest 
zmysłowym, ziemskim ma o tyle wartość, o ile przejawia 
się w nim idealne dobro. Sokrates w „Fedonie" Platona za­
patruje się na śmierć, jako na oswobodzenie z ziemskiego 



— 88 —

więzienia. Jego zasady moralne nakazują opanowywać, po­
skramiać swe namiętności. Arystoteles przeciwnie, nie szu­
ka bynajmniej szczęścia poza życiem i światem ziemskim, 
lecz raczej, znajduje je, idąc za Demokrytem — w spoko- 
koju duchowym, wypływającym z poznania rozumowego. 
Stara się on dokazać, iż szczęśliwość Sokratesa i najwyż­
sze dobro Platona, mogą być osiągnięte już w życiu do­
czesnym, w ziemskim istnieniu.

Zycie doczesne nie jest wcale przygotowaniem do by­
tu idealnego; można w nim znaleźć idealną doskonałość 
i rzeczywiste dobro. Wrodzone popędy i namiętności nie 
są same przez się godne potępienia, a nawet mogą dopo- 
módz w osiągnięciu doskonałości i szczęścia, a to wtedy, 
jeśli utrzymamy je w należytej karności, jeśli kierowane 
będą przez cnotę.

27. Rozpoczyna się nowy okres filozofji greckiej, 
okres wielkiej doniosłości, w którym filozofja staje się bar­
dziej praktyczną nauką o znaczeniu i celu życia ludzkie­
go. Podczas politycznego niepokoju, rozruchów i smu­
tnych warunków, spowodowanych przez najście macedoń- 
czyków, przewagę światową rzymian — filozofja stara się 
podać obywatelom greckim to, czego im najwięcej brako­
wało. Stara się zapewnić im spokój duchowy, równowagę 
umysłową, niezależność od rzeczy doczesnych, zahartowa­
nie na wszelkie troski i prześladowania. Słowem filozofja 
stawia sobie za zadanie naprawienie, moralne odrodzenie 
ludzi. Filozofowie byli wówczas sędziami obyczajów, ka­
znodziejami, lekarzami, misjonarzami. Filozofja zbliża się 
znów do religji i wzajem się z nią dopełnia.

Przechodzimy do epoki upadku politycznego G-recyi, 
przed którym ostrzegał wymownie, ale napróżno Demoste- 
nes. Wojny peloponeskie zdruzgotały potęgę Aten, tego 
środowiska kulturalnego narodu helleńskiego. Później pod 
przewagą macedońską, straciła Grrecya swą samoistność. 
Zdobywcze wyprawy Aleksandra Wielkiego rozwarły przed 
grekami nowy świat na Wschodzie, zkąd znów kulturalne 



89 —

żywioły przedostawały się do Grecyi, łącząc się z pierwia­
stkami miejscowymi. Powstały nowe ogniska ruchu nau­
kowego na Wschodzie: Aleksandrja, Antiochja, Selencja. 
Podboje rzymian sprowadzają straszny upadek Grecji; na­
ród Homera traci polityczną samodzielność, dostaje się do 
niewoli.

Znamiennym, a pocieszającym faktem jest to, że 
Grecy a w dobie utraty swej niepodległości panowała je­
dnak nad całym światem swą kulturą, filozofją: Ona przez 
długie wieki nadawała umysłowy kierunek. W zupełności 
sprawdziły się słowa poety: „Upokorzona Grecya upoko­
rzyła swych dzikich zwycięzców" 1). Światopogląd, przez 
greków wytworzony, stał się wspólną własnością kultural­
ną całego świata starożytnego, stał się duchową potęgą 
rzymian. Filozofją metafizyczna, usystematyzowana, nie 
posunęła, się wprawdzie dalej, niż Platon i Arystoteles, 
którzy doprowadzili ją do najwyższego szczytu, lecz roz­
poczęła okres przyswajania, jakby popularyzowania. Mą­
drość życiowa uczyniła więc krok naprzód. Filozofją, gre­
cka staje się filozofją życia, owłada całym światem sta­
rym, nabywa cechę praktyczności, staje się mądrością ży­
ciową; zdobywa sobie licznych sprzymierzeńców w róż­
nych warstwach społeczeństwa, przygotowuje wielki ruch 
religijno-moralny. Wszystkim prawie naukom ówczesnej 
epoki idzie o rozstrzygnięcie tego zagadnienia: w jaki spo­
sób należy ułożyć doczesne życie ludzkie, by ono urzeczy­
wistniało ideał człowieka, przez poprzednie szkoły określo- 
ny — jak żyć cnotliwie, ażeby dojść do prawdziwego 
szczęścia.

Na uwagę zasługują dwie szkoły, przede wszystkiem 
epikurejska i stoicka. Wpływ ich na społeczeństwo ówcze­
sne, zwłaszcza rzymskie był nadzwyczaj silny. Obie szko­
ły rozwijały sie jednocześnie, wzajem dla siebie nieprzyja-

1) Horacy, Listy II, I, 156. 



- 90 —

źnie usposobione; nauka icli w wielu punktach wprost prze­
ciwna, schodziła się w jednym i tymże celu, jakim było 
określenie znaczenia i zadania życia, oraz zapewnienie 
człowiekowi szczęścia. Stronnicy tych szkól tworzyli se­
kty, stowarzyszenia i utrzymywali między sobą bliższe sto­
sunki.

28. Systematowi epikurejskiemu dal początek Epikur, 
który urodził się 341 r. na wyspie Samos, umarł w 270 
roku. Wcześnie stosunkowo zajęła go filozofja, w jakiej 
sam się kształcił. Wykłady więc rozpoczął w Atenach, 
w ogrodzie, kupionym specjalnie na tę szkołę. Przyjemny, 
łatwy w pożyciu, zyskał sobie wkrótce sympatję słuchaczy 
i stał się bardzo popularnym. Liczni zwolennicy jego nau­
ki zawiązali stowarzyszenie — zaczątek przyszłej szkoły. 
Poglądy Epikura na życie ludzkie, jego cel zgodne są zu­
pełnie z greckim naturalizmem. Opierając się, podobnie 
jak i Arystoteles na zasadniczym przykazaniu moralnym: 
„żyć w harmonji z naturą", zaszczepia miłość dla samego 
życia. Cała moralność epikurejska jest wyrazem szczęśli­
wego naturalistycznego zapatrywania hellenów. Żyć - to 
znaczy być szczęśliwym. Życie dla Epikura stanowi nie­
wyczerpane źródło przyjemności, rozkoszy. A one są mu 
celem życia. Ten tylko jest prawdziwie szczęśliwym, kto 
czuje zadowolenie, zażywa uciech i radości. Najbezpiecz­
niejszą drogą, wiodącą do zadowolenia — jest cnota. Czło­
wiek z natury swej pożąda przyjemności, więc życiem zgo­
dnym z naturą jego — jest życie pełne rozkoszy, a nim 
jest tylko życie cnotliwe. Rozum człowieka ma kierować 
przy wyborze przyjemności, nie każda bowiem daje pra­
wdziwe zadowolenie. Nieraz należy zrzec się w danej chwili 
rozkoszy dla ustrzeżenia się w przyszłości cierpienia, i na- 
odwrót, by pozyskać w odległej przyszłości rozkosz, trzeba 
w obecnej chwili znieść przykrość. Na tym polega mądrość 
życiowa. Cnota tedy, mądrość i uczciwość są warunkami 
życia pięknego, t. j. szczęśliwego. Nie można, jak mówi 
Epikur, żyć mądrze, pięknie, uczciwie, nie żyjąc przyje­



— 91 —

mnie, albowiem cnoty te są ściśle połączone z życiem 
przyjemnym, że niepodobna ich rozdzielić 1).

1) Diog. Laer. X, 140. Vir Usenet, Epicurea. (Lipsk 1887) 72. 
(R. P. 473).

2) Diogenes Laercyusz X, 136—7. (R. P. 470b).
3) Diog. Laerc. X, 125. Vir. Usenet str. 61. (R. P. 472b).

Ponieważ przyjemności są różne, trzeba wybierać 
przedewszystkim przyjemności, uciechy umiarkowane — (ni­
gdy nie gwałtowne, namiętne), gdyż te jedynie wytwarza­
ją wewnętrzny spokój, zadowolenie, niezależność od świa­
ta zewnętrznego. Pozatym trzeba na pierwszym miejscu 
postawić duchowe przyjemności 2). Uciechy, rozkosze cia­
ła, są tylko chwilowymi, pierwsze zaś ogarniają przeszłość 
i przyszłość. Właściwie wspomnienie minionej uciechy, na­
dzieja doznania przyjemności — to główne źródło naszego 
doczesnego szczęścia. Epikur chce, by człowiek był mą­
drym w tym wyborze rozkoszy; by się pozbył marnych 
uciech, wszelkich niedorzecznych przesądów, a zwłaszcza 
obawy wobec bogów — lęku przed śmiercią. Jedno i dru­
gie — to największe nieszczęście człowieka, wstrętny za­
bobon. Bogowie, nie mając w sobie nic ludzkiego, używa­
ją absolutnego szczęścia i nie mieszają się bynajmniej 
do biegu całego świata, do drobnych spraw życia człowie­
ka. Śmierć zaś jest faktem zupełnie naturalnym. Nie jest 
ona dla nas czymś strasznym, boć przecież wszelkie dobro 
i zło zależne jest od zdolności odczuwania, które wraz 
z śmiercią cielesną zanika. „Dopóki my jesteśmy — niema 
śmierci, skoro zaś śmierć nadejdzie — nas już niema" 3). 
Człowiek powinien być przygotowanym na śmierć, ażeby 
go ona nie zaskoczyła niespodzianie, lecz nie powinien się 
jej lękać, ani lekkomyślnie narażać się na nią. Myśleć 
o śmierci — to znaczy myśleć o wolności, wyswobodzeniu 
się, uwolnieniu się od wszystkich cierpień i trosk życia do­
czesnego, których nikt uniknąć nie może.



— 92 —

Prawdziwy mędrzec-epikurejczyk powinien być tedy 
spokojnym, wolnym od wszelkich obaw, wierzyć w to, że 
dobro znajduje się w przyjemności, że „cierpienie, o ile 
jest silne, trwa krótko, o ile długo się przeciąga, jest sła- 
be". Nie powinien się niepokoić ani we śnie, ani na ja­
wie — lecz „żyć, jako Bóg między ludźmi. “

Epikurejczyk nie będzie też przyjmował udziału w ży­
ciu publicznym, ni rodzinnym, znajdując urzeczywistnienie 
życia szczęśliwego, opartego na przyjemnościach ducho­
wych w doskonałej przyjaźni. Przyjaźń epikurejczyków by­
ła zwiastunem chrześcjańskiej miłości bliźniego. Według 
Epikura, przyjaźń jest największym darem mądrości, naj­
większym zadatkiem na życie szczęśliwe 1). Bez niej nie 
możemy osiągnąć prawdziwego szczęścia, to też przyjacie­
la powinniśmy kochać, jako samego siebie 2). Przyjemniej 
jest wyświadczać dobrodziejstwa, niż je odbierać. Człowiek 
wówczas posiada przyjaciela, skoro ma kogoś, komuby 
mógł dobrze czynić 3). W przyjaźni zachować należy swą 
własną indywidualność, lecz należy również poświęcić 
wszystko dla przyjaciela, nawet i życie. Egoizm gubi przy­
jaźń. „Kochać — to znaczy być szczęśliwym, być zaś 
szczęśliwym — znaczy kochać" 4).

Epikur zorganizował ze swych uczniów stowarzysze­
nie, jakie rozszerzyło się po całej Grecji, tworząc w pań­
stwie małe państwo, które miało swoje ustawy, prawa. 
Członkowie utrzymywali ze sobą stałe stosunki, wspierali 
się materjalnie. Epikur rozbudził życie społeczne, podobne 
do życia pierwotnych chrześcjan“. (Ivo Bruns). Słowem 
w nauce Epikura zabłysła poraź pierwszy świadomość

1) Diog. Laer. X. 148. Cicero, De finibux I. 66.
2) Cicero, De fin. I, 20, 67; nisi acque anncos et nosmetipsos di- 

ligamus.
3) Plut. Non. pos. Epic. 1100.
4) Guyan. La morale d’Epicure, 3 ed. 135.



93 —

uczuć humanitarnych, łączności pokoleń ludzkich—idej ob­
cych zupełnie dawnym grekom.

Związek epikurejczyków był wzorem przyjaźni, ży­
li oni między sobą serdecznie, wzajem sobie pomagając. 
Uroczyście obchodzili rocznicę urodzin Epikura, co miesiąc 
zbierali się przy wspólnej biesiadzie 1).

1) Cic. de fin. II., 31, 101. V. I. Plin. „Hist. nat. 35,2. Porównaj 
Cynyan 136.

2) Diog. Laer. X., 122. Cicero, De fiu. II, 30,96.

Szczególniej wzruszającym był stosunek między Epi­
kurem a uczniem jego, Metrodorem. W Paryżu, w Louvre 
znajduje się posąg, uzmysławiający ową przyjaźń. Twarz 
Epikura jest w nim ściśle złączoną z twarzą Metrodora.

Epikureizmu więc nie należy uważać za systemat, 
który używanie świata, zmysłowe rozkosze podaje za je­
dyny cel życia. Przeciwnie — epikureizm nakreśla poważ­
ny pogląd życiowy jakiego koroną jest humanitaryzm 
i miłość przyjacielska. Sam Epikur prowadził życie cnotli­
we, wzorowe, a jasny przykład jego życia zjednywał mu 
coraz więcej zwolenników, uwielbiających go później, czczą­
cych jego pamięć. Szlachetność Epikura najlepiej się uwy­
datnia w liście, pisanym na łożu śmiertelnym.

„Epikur przesyła Hermarchowi pozdrowienie. Kiedy 
pisałem te słowa, spędziłem dzień szczęśliwy, był on je­
dnak ostatnim dniem mego życia. Takie mnie straszne 
opanowały bóle, że nic już ich spotęgować nie mogło. Ale 
pomimo tych cierpień cielesnych, duszę miałem przepeł­
nioną radościami duchowymi, jakie pochodziły ze wspo­
mnień mych dobrych czynów. Ty, jeśli chcesz mi dać no­
wy dowód przyjaźni, okazywanej od młodości twojej 
i przychylności dla mej filozofji — epiekuj się dziećmi Me- 
trodora" 2).

Filozofja Epikura jest filozofją szczęścia. Chciał on 
być koniecznie szczęśliwym na tym świecie. Doprawdy 
jest coś wielkiego, tragicznego w owym domaganiu się 



— 94 -

własnego szczęścia, w tym cenieniu i przekładaniu ducho­
wego spokoju nad rozkosz namiętną, przyjemności ducho­
wej nad zmysłową, w owej chęci zostania szczęśliwym na­
wet i wśród cierpień dolegliwych, na łożu śmiertelnym — 
w tym jest potężna wola. Filozofja Epikura — to jakby 
ostatni rozpaczliwy okrzyk zamierającego naturalizmu gre­
ckiego.

Francuski myśliciel Guyau zestawia Epikura z So­
kratesem w ich ostatnich chwilach życia — pięknie opisuje 
śmierć tych dwu wielkich mężów: Epikur umarł z uśmie­
chem na twarzy, podobnie jak Sokrates; zachodzi jednak 
olbrzymia różnica między nimi. Sokrates, ożywiony na­
dzieją nieśmiertelności, odwracał wzrok od życia, widział 
w śmierci wyzwolenie. Epikur zaś opuszczał ten świat, 
mając oczy zwrócone ku życiu, jakie kończył: odnawiał 
sobie w pamięci całe życie swe i wspomnienia te postawił 
jakby przed zbliżającą się śmiercią. W myśli jego zaryso­
wał się ostatni obraz przeszłości, mającej się wkrótce roz­
płynąć. Przyglądał się mu z zadowoleniem, bez żalu, ale 
i bez nadziei. Potym wszystko zniknęło naraz: obecna 
chwila, przeszłość, przyszłość—a on odpoczął sobie w wiecz­
nym niebycie 1).

Daleko rozleglejszy, głębszy wpływ na światopogląd 
wymierających ludów starożytnych wieków—wywarła filo­
zofja stoicka. Filozofja ta, która przez 500 lat przeszło kie­
rowała zapatrywaniami większości mieszkańców starej epo­
ki, powstała w Atenach w III w. przed Chrystusem, roz­
winęła się głównie w Rzymie.

Założycielem nowej nauki był Zeno (340 - 265), uro­
dzony w Kitivu na wyspie Cyprze. Był podobno kupcem; 
w trzydziestym roku życia przedsięwziął w celach handlo­
wych podróż do Aten. Wskutek rozbicia się okrętu, stracił 
cały cenny ładunek fenickiej purpury i został odrazu nę-

1) Guyau, 120. 



— 95 —

dzarzem. Chodząc po ulicach Aten, zobaczył w księgar­
skim sklepie rękopis pamiętników Ksenofonta, kupił go, 
a odczytawszy z ogromnym zajęciem, zapytał księgarza, 
gdzie można spotkać tych ludzi, co takie książki piszą. 
Ten wskazał mu przechodzącego właśnie filozofa-cynika, 
Kratesa, którego też stał się uczniem. Nauczywszy się po­
gardzać majątkiem, mawiał: „Zyskałem wiele, straciwszy 
w morzu swój majątek". Wkrótce 300-go roku rozpoczął 
samodzielnie wykładać swoje zasady w Stoi, czyli Porty­
ku, upiększonym malowidłami Polignota. Nauka jego stała 
się bardzo popularną, wykładów jego słuchał król mace­
doński. Ateńczycy, uznając wielkie zasługi Zenona, ofia­
rowali mu za życia wieniec złoty, a po śmierci wystawili 
pomnik. Jednym z wybitniejszych jego uczniów był Klean- 
tes (ur. około 260 r.), wyróżniający się nadzwyczajną pra­
cowitością i szczerą przyjaźnią dla swego mistrza. Nie po­
siadał on majątku, musiał więc ciężko na chleb pracować, 
a chcąc w dzień słuchać Zenona, noce poświęcał fizycznej 
pracy. Odznaczał się niezwykłą siłą woli, co stwierdził do­
browolnym zagłodzeniem się. I on nie pochodził z Hella­
dy, lecz z Troi. Chryzyp (281—208) opracował całą naukę 
stoików w długim szeregu dzieł, których napisał podobno 
aż 700. Jakie zajmował stanowisko wśród stoików, najle­
piej ókreśla popularne wówczas zdanie. „Gdyby nie było 
Chryzypa, nie byłoby i stoicyzmu11.

Stoicyzm w drugim swym okresie (od połowy 2 wie­
ku przed Chr.) przejął dużo z nauki platońskiej i peripa- 
tetycznej. Najwybitniejszym przedstawicielem tego ekle­
ktycznego okresu jest Panaetius z Rodosu (ur. 180, zm. 110 
przed Chr.), któremu udało się rozpowszechnić i spopula­
ryzować stoicyzm w Rzymie, oraz znany gieograf 1-osido- 
nius (135—50) i Musencus Bufus (w I w. po Chrystusie).

W dalszym rozwoju, w trzecim okresie stoicyzm przy­
biera charakter etyczny, zwłaszcza w Rzymie. Filozof ja 
ta tworzy jednolity światopogląd żąda od swych wyznaw­
ców siły przekonań, wiary, zbliżonej do wiary religijnej. 



- 96 —

Kto przyznawał się, że jest stoikiem, musiał powiedzieć, do 
której sekty ch.ce należeć i wyrazić gotowość urzeczywi­
stniania w swym życiu zasad przez stoicyzm głoszonych. 
Między wszystkimi stoikami tej doby wyróżnił się Lucius 
Annacus Seneka (ur. w 4 r., a zm. 65 po Chr.) nauczyciel 
Nerona. Był on więcej kaznodzieją, niż filozofem, a jego 
zapatrywania na życie, miały dużo wspólnego z chrześcjań- 
ską nauką. Drugą wybitną postacią był niewolnik, Epiktet 
(46 — 130 po Chr.). „Kulawy, biedny; lecz miły bogu". Otrzy­
mawszy wolność, żył w największym ubóstwie w Rzymie, 
a następnie, za panowania Domicjana, w r. 94, przeniósł 
się do Nikopolis w Epirze, gdzie zgromadził koło siebie 
grono zapalonych uczniów. Trzecim wreszcie głośnym stoi­
kiem był cesarz Marek Aureliusz (210—180). Z jego „No- 
tatek" wieje duch chrześcjański; mówi w nich, że w filo- 
zofji znajduje pociechę w ciężkich obowiązkach panujące- 
go, że filozofja, ucząc go cierpliwości, jest mu prawdziwą 
matką, władza zaś, godność cesarska — była tylko ma­
cochą.

Stoicy w swej etyce wychodzą z założenia, iż każde 
stworzenie, kierując się wrodzonym instynktem, dąży do 
samozachowania. Ów więc instynkt samozachowawczy, a nie 
rozkosz i przyjemność, jak dowodził Epikur — jest celem 
ludzkiego istnienia. Co się sprzeciwia, co szkodliwe jest 
dla utrzymania swego ja — tego nawet zwierzę unika. Na­
tura obdarzyła każde stworzenie instynktem samozachowaw­
czym, zatym zasadniczym przykazaniem moralnym jest 
żyć zgodnie z tą wrodzoną własnością.

Zwierzęta posiadają tylko popęd samozachowawczy, 
człowiek zaś ma jeszcze prócz tego rozum, który tym po­
pędem kieruje. Ogólna więc teorja „żyć zgodnie z natu- 
rą" odnośnie do człowieka zamienia się na „żyć w harmo­
nii z rozumem." Zycie zgodne z rozumem — to życie cnotli­
we. Zatym nie przyjemność, ale cnota jest istotnym celem 
żywota ludzkiego. Według epikurejczyków — celem życia 
była rozkosz, a środkiem do jej osiągnięcia — cnota; stoi­



97 —

cy, przeciwnie, cnotę uważali za główny cel, przyjemność 
za coś drugorzędnego, obojętnego, co nie może przyczy­
niać się do szczęścia prawdziwego. Sama cnota, niezależ­
nie od tego, czy się z nią łączy przyjemne uczucie, lub 
nie, wystarcza zupełnie do zadowolenia, spokoju. Człowiek 
cnotliwy jest rozumnym. Świat cały składa się z mądrych 
i rozumnych, a głupich i nierozumnych. Stoicyzm otwiera 
przed ludźmi jedynie dwie drogi: cnotliwą — dobrą, wystę­
pną— złą. Innego punktu wyjścia niema, trzeba koniecz­
nie wybrać jeden z tych dwu kierunków. Na tym polega 
surowość stoicyzmu, zwłaszcza starszego. Podział ten przy­
pomina rozróżnianie u chrześcjan sprawiedliwych od grzesz­
ników, świętych od potępionych. Cnotliwy mędrzec jest 
podług stoików, i szczęśliwym. Wszak cnota — to jedyne 
dobro; występek—jedyne zło, wszystko zaś inne—to rzecz 
obojętna. Więc ponieważ cnota mędrca równoznaczną jest 
ze szczęściem, przeto każdy prawdziwy stoik zawsze jest 
szczęśliwym; będąc niewolnikiem—jest wolnym, jest boga­
tym i wówczas, kiedy musi żebrać. Ale ci są żebraka­
mi, niewolnikami, którzy cnoty nie uważają za główny 
cel życia. Oni, szukając szczęścia w rzeczach przemi­
jających, gdzie go wcale niema, są nieroztropnymi, głup­
cami.

Warunkiem szczęścia stoików, opartego na cnocie, 
jest niezależność od świata zewnętrznego, co pięknie okre­
ślił Epiktet na początku swego „Pamiętnika". Prawdziwy 
mędrzec-stoik opiera się na różnicy, jaka zachodzi między 
tym, co jest w naszej mocy, a tym, co od nas niezależne. 
Przyjemność, rozkosz, cierpienie, bogactwo a ubóstwo, zdro­
wie i choroba; piękność i brzydota, cześć a hańba, życie 
i śmierć — to wszystko nie leży w naszej mocy, więc po­
winno to być dla nas obojętne. Od nas jednak zależne są 
nasze wyobrażenia, uczucia, myśli, pragnienia — słowem 
wszystko duchowe i to możemy opanowywać. Skoro zaś 
to uczynimy — zabezpieczymy sobie rzeczywiste szczę­



98 —

ście 1). Mędrzec wie dobrze, iż przez niesprawiedliwą ocenę 
rzeczy zewnętrznych sprowadza niepokój do swej duszy. 
Jeśli uważa fakt istniejący za dobry, powstaje w nim 
uczucie przyjemne, jeśli on jest oddalonym, mającym na­
stąpić dopiero, wynika pragnienie, pożądanie. Jeśli znów 
uważa daną rzecz blizką za złą—doznaje przykrości, jeśli 
ona jest oddaloną — lęka się jej. A podobnych uczuć po­
winien się wystrzegać rozumny człowiek, wie bowiem, że 
wszystkie rzeczy zewnętrzne nie dotyczą się jego istoty; że 
cokolwiek się dzieje na świecie, jest cząstką procesu 'wszech­
świata, w którym każda rzecz zajmuje odpowiednie miejsce, 
wyznaczone jej przez wieczny, absolutny rozum boski. Mę­
drzec powinien poddać się temu porządkowi niezmiennemu.

Rzeczywisty mędrzec zawsze jest spokojnym, nie żą­
da, aby wszystko się działo według jego woli, lecz raczej 
pragnie by tak było, jak jest, a on żeby swą wolę przy­
stosował do naturalnego biegu rzeczy 2).

Człowiek nie powinien ubiegać się za rozkoszą, ale 
starać się mężnie znosić cierpienie i przykrość. „Znoś 
i wstrzymuj się" 3) oto hasło stoików. Dlatego też mędrzec 
nie przywiąże się nigdy, nie przylgnie do rzeczy, jakie nie 
są w jego mocy. Człowiek nie powinien niczego uważać 
za swą własność, wszystko jest mu tylko czasowo powie­
rzone. To też Epiktet upomina: „Nie mów: „Straciłem", 
lecz „Zwróciłem". Dziecko ci umarło? Nie, odebrano ci je. 
Żona ci zmarła? Nie, odebrana. Grunt mi zabrano. — Nie, 
tylko ci odebrano. Ależ ten, kto mi go odebrał, jest nie­
szlachetnym. — Cóż cię to może obchodzić przez kogo 
pan-władzca odbiera? Dopóki ci go zostawił, powinieneś 
dbać o niego, lecz jako obcy 4).

1) „Stoika Epikteta", podręcznik nauki moralne., przekład Fr. 
Drtiny, str. 53.

2) Podręcznik Epikteta, 59.
3) Tamże.
4) Tamże. XI, str. 60.



— 99 —

Całe życie doczesne niema dla stoika wartości. Życie 
ludzkie „jako sen, wędrówka po obczyźnie", „świat — to 
bezustanna zmiana, życie — marzenie senne jedynie".

Życie — to jakby uczta, na którą zostałeś zaproszo­
nym, albo widowisko w teatrze. Każdy powinien się na 
nim zachowywać, jak artysta. „Pamiętaj, że jesteś akto­
rem w sztuce, wybranym przez poetę. Jeśli wyznaczoną 
masz rolę krótką, musisz ją przyjąć, zarówni jak i długą. 
Skoro zechcą, abyś przedstawiał żebraka — odtwórz go 
naturalnie, podobnież rolę kaleki, władzcy, obywatela. Two­
im obowiązkiem jest wykonać dobrze powierzoną ci rolę, 
wybór jej należy jednak do kogo innego" 1). Łatwo roz­
stanie się z życiem każdy, kto poznał jego znikomość. 
„Kto doszedł do czterdziestego roku życia, a ma rozum, 
widział już wszystko, nawet i przyszłe rzeczy, na mocy 
ich do poprzednich podobieństwa.

Epiktet porównywuje życie ludzkie z uroczystością. 
Uroczystość się kończy, prawdziwy mędrzec zatym nie 
płacze i narzeka, ale spokojnie powie bóstwu w myśli: 
„Chcesz, bym uroczystość opuścił? Odchodzę, dziękując ci 
z serca za to, żeś mię uznał za godnego uczestniczenia 
w twej uroczystości, poznania twych czynów i twej potę­
gi. Tylko szalony, nierozumny okaże niezadowolenie i pra­
gnąć będzie, by uroczystość trwała jeszcze dłużej.

Dalej mówi znów Epiktet: „Odejdź podziękowawszy, 
pożegnaj się odpowiednio, ustąp miejsce innym. Koniecz­
nym jest, ażeby się inni, jako ty narodzili, a skoro się 
urodzą, by mieli wszelkie rzeczy potrzebne do istnienia. 
Czemu jesteś nienasyconym, niezadowolonym i świat za- 
cieśniasz?"

Marek Aureljusz zastanawia się często nad zagadnie­
niem śmierci, występując przed obawą śmierci, rozpowszech­
nioną między dawnymi grekami. Śmierć, według niego,

') Podręcznik Epikteta, str. 64.



— IGO 

jest faktem zupełnie naturalnym. Nic pod słońcem niema 
stałego; jedno ginie, stając się zarodkiem dla nowego ży­
cia. Dlaczegóż więc mielibyśmy się śmierci lękać? Na da­
ny znak powinniśmy spokojnie się oddalić, jak żołnierz 
z warty, aktor ze sceny odchodzi. Śmierć jest powrotem 
do ziemi, naszej rodzicielki. Z niej narodziliśmy się, ona 
karmi nas, ona dźwiga nas, a my, niewdzięczni, depczemy 
ją nogami.

Naturalistyczny pogląd grecki, dla którego życie do­
czesne samo w sobie ma wartość — coraz bardziej zani­
ka. „Ów dzień ostatni, co go się tak obawiasz, jest dniem 
narodzin wieczności, więc zbliżaj się doń z męztwem... Po­
myśl sobie: naraz roztworzą się przez tobą niezbadane ta­
jemnice przyrody; światło przezwycięży ciemność i wszy­
stko rozjaśni. "Wtedy zawołasz, że tam na ziemi żyłeś 
w ciemności" — mówi Seneka 1).

1) Seneka, Epistulae 102, 24—28.
2) Porównaj np. Seneca Epist. 12, 10, 70, 14. De provid. 6, 6. 

Epiktet, Tom I, 24, 20, III 24. Marek Aurel. T. T, 29. VIII 47 i dalej.

Niezależność od świata zewnętrznego przemienia się 
w stoicyzmie w pogardę dla życia i śmierci. Stoicy posu­
wają się jeszcze dalej i twierdzą, że człowiek nietylko ma 
prawo, ale dobrze nawet czyni, skoro życie sobie odbiera. 
To lekceważenie życia i śmierci, brak przywiązania do ży­
cia wyróżnia człowieka, stawia go wyżej od zwierząt. 
W okresie rzymskiego stoicyzmu całe szeregi wybitnych 
stoików kończyło samobójstwem. „W mieszkaniu jest dym, 
jeśli go niewiele, mogę wytrzymać, jeśli zaś dużo, powi­
nienem pamiętać, że drzwi są dla mnie otwarte."

W ten i inne sposób filozofowie stoicy przedstawiają 
poglądowo samobójstwo, uważając je za godziwe, koniecz­
ne niekiedy 2).

Samobójcy stoiccy różnią się jednak od samobójców 
nowoczesnych. Stoik nie odbiera sobie życia w nieszczę­
ściu, boć mędrzec stoik jest zawsze szczęśliwym, bo on jest 



- 101 —

nawet jedynie szczęśliwym człowiekiem na świecie. Życie 
i śmierć właściwie nie wpływają bezpośrednio na szczę­
ście, gdyż są rzeczy obojętne, a przejście z życia do śmier­
ci nie należy do tak ważnych zdarzeń, jak to sobie nie­
rozsądny człowiek wyobraża.

Stoicyzm zasadniczo różni się w zapatrywaniu na 
znaczenie życia z dawnym naturalizmem i z nowoczesny­
mi poglądami. Stąd wypływają jego różnice w pojmowa­
niu wszystkich okoliczności i stosunków życiowych, a zwła­
szcza w sądzie o społeczeństiaie. Dla stoika nie istnieje okre­
ślona ojczyzna; nie uznaje on państwa, jest kosmopolitą. 
Według nauki stoików, państwo nie jest samo w sobie ce­
lem, lecz środkiem do wyższego celu prowadzącym, jakim 
jest zbratanie się, zjednoczenie wszystkich ludzi. „Świat 
jest wspólną własnością ludzi" — napisał Muconius Rufus, 
a Marek Aureljusz sam o sobie mówił, że jako cesarz 
rzymski należy do obywateli rzymskich, jako człowiek do 
obywateli wszechświata. To też najważniejszą cechą stoi- 
cyzmu, zwłaszcza okresu trzeciego, jest kosmpolityzm. Świa­
domość związku, jednolitość wszystkich ludów, wyświetlona 
jako następstwo panteizmu stoików, wznosi filozofję ponad 
związki rodzinne, przyjaźni państwowe. .Pierwsi to stoicy, 
za czasów wszechpotęgi rzymian, głosili, że wszyscy ludzie 
są sobie równi, jednakowym prawom natury podlegają, po­
siadają wspólnych bogów i władzców, że są obywatelami 
jednego państwa wszechświatowego. Na tym kosmopoli­
tycznym gruncie stoików rozwinęło się pojęcie ludzkości, 
humanitarności, obce starym grekom. Stoicy zjednali so­
bie przez to ogromne znaczenie, przygotowali urodzajną 
niwę dla nauki chrześcjańskiej o równości, braterstwie ludzi.

W filozofji stoików, w jej stosunku do życia wypły­
wa wartość jednostki. Uniwersalizm starożytny stawia na 
najwyższym stopniu wszechpotęgę, wszechsprawiedliwośó 
państwa; stoicyzm zaś i epikureizm podnosi indywidualizm} 
uznaje samodzielność jednostek, jako wynik konieczny nau­
ki o równości ludzi.

Bibl. Sam. Rozwój umysłowy ludów Europy. 7



102 —

Jednozgodnie też z goryczą występowali stoicy prze­
ciw niesprawiedluuemu niewolnictwu. Epiktet oburza się na 
pana, który się nielitościwie obchodzi z niewolnikami: 
„Niewolniku, nie możesz znosić swego brata? Początek 
swój wywodzi, jako i ty od Jowisza. Jest jako ty jego 
synem, zrodzonym z tegoż samego nasienia boskiego. Bę­
dziesz rozkazywał istotom, co z natury swej braćmi są 
twymi, rozkazywać będziesz dzieciom bożym," Marek Aure- 
Ijusz dowodzi, że człowiek powinien kochać nawet i swe­
go nieprzyjaciela. Wyższość człowieka polega na ukocha­
niu tych, którzy go skrzywdzili. Najlepszą zemstą jest 
nieoddawanie złym za złe. Największe „zwycięztwo czło­
wiek odniesie, skoro przebaczy temu, co go skrzywdził, 
zostanie przyjacielem tego, co go w przyjaźni zdradzał, 
będzie miał zaufanie do tego, co mu się sprzeniewierzył.

Stoicyzm wreszcie posiadał charakter religijny. Reli­
gijny pierwiastek przejawia się w przeświadczeniu o uło­
mności, niedoskonałości ludzi, w uważaniu cnoty stoików, 
życia moralnego za prawdziwy kult religijny. Stoicy od­
rzucają stanowczo wszelki zabobon z życia religijnego; 
potępiają bajeczne wymysły o bożkach, ofiary materjalne, 
cześć obrazów—słowem, cały materyalizm religijny. W dzie­
łach Seneki znajdujemy wiele ciekawych i godnych prze­
czytania urywków, w których występuje przeciw łatwo­
wierności, przesądom matron rzymskich. Stoicy jednak sta­
rali się zachować wierzenia ludowe. Przedewszystkim sta­
rali się z podań i legend religijnych przechować i wybrać 
pierwiastek filozoficzny. Uznawali przepowiednię; związek 
świata z jednym elementem — ogniem, który, jako rozum 
światowy wszystko ogarnia, którego odbłysk znajduje się 
w. rozumie człowieka. Ich światopogląd (podobnie jak 
i epikurejczyków) był materjalistycznym, w ogniu Hera- 
klitesa widzieli początek wszelkiego bytu.

Późniejszy stoicyzm, w porównaniu ze swą pierwotną 
bezwzględnością, stał się bardziej umiarkowanym. Dzieła 
Seneki, Epikteta, Marka Aureljusza przepełnione są wyro­



103 —

zumieniem dla słabości i ułomności natury ludzkiej, współ­
czuciem dla człowieka. Według Seneki, ciężką jest walka 
między duszą a ciałem, złem a dobrem, cnotą i występ­
kiem 1). Wszyscy ludzie jesteśmy grzesznymi, potrzebuje­
my łaski bożej, bez której niczym jesteśmy. Pisarze wy­
żej wymienieni powtarzają jednozgodnie zdanie, że filozof 
jest lekarzem ludzi; filozof ma obowiązek leczyć ludzką 
słabość, niemoc moralną; filozof wybranym jest przez opatrz­
ność za narzędzie do leczenia i zbawienia pokolenia ludz­
kiego. W stoicyzmie więc przejawia się pewna większość, 
współczucie z człowiekiem ułomnym — uczucie znów ob­
ce dawniejszym grekom.

30. Jednostronne zajmowanie się epikurejczyków 
i stoików kwestją etyczną, odsunęło na drugi plan zaga­
dnienia bytu i świata. Oba systematy filozoficzne pozosta­
ły przy materjalistycznym pojmowaniu bytu w tej formie, 
jak doświadczenie zmysłowe podało niekrytycznemu rozu­
mowi. Równocześnie jednak rozwinął się filozoficzny sce­
ptycyzm, będący jakby dalszym ciągiem sceptycyzmu sofi­
stów. Trzymając się krytyki i negacji, ukazuje ciasne 
granice poznania ludzkiego, niemożność rozstrzygnięcia za­
gadnień świata i utworzenia jednolitego światopoglądu. 
Ale i ci sceptycy przez swój sceptycyzm chcieli dojść do 
źródła ludzkiego szczęścia, chcieli znaleźć podstawę dla 
moralnego życia. Filozofowanie ani wiedza nie dają szczę­
ścia. Wiedza ma dla nich względną jedynie wartość; po­
znanie zmysłowe, również jak i poznanie rozumu nic od­
krywa absolutnej prawdy. Wiedza ludzka wogóle nie ogar­
nia samego bytu, lecz tylko zjawisko. Człowiek, chcąc so­
bie zapewnić spokój duchowy, prowadzący do szczęścia, 
powinien powstrzymać się od wydawania sądów o rzeczach, 
a nie powinien dążyć do poznania prawdziwego, istotnego 
bytu. Ostatnim więc wyrazem greckiego sceptycyzmu jest

1) Seneca, Dc ira I, 14—15. Epistulae 41, 2. 



— 104

obojętność na wszystko, co się na świecie dzieje, śmiertel­
ność zupełna, wystarczanie samemu sobie, słowem, rezul­
tat ten, do jakiego doszli innymi drogami epikurejczycy 
i stoicy.

Sceptycyzm zawdzięcza swe powstanie Pyrrhonow'^ 
urodzonemu 365 r. przed Chrystusem, zmarłemu 275 r. 
Towarzyszył on Aleksandrowi Wielkiemu podczas wypra­
wy do Indji; zapoznał się na wschodzie i z mądrością bra­
minów i gimnosofilów (mędrców indyjskich). W Elidzie 
piastował urząd arcykapłana, ciesząc się uznaniem i sza­
cunkiem całego społeczeństwa. Był on więcej moralistą, niż 
logikiem; pod wieloma względami przypominał Sokratesa. 
On sam nic nie napisał, ale naukę jego spisał Timon sillo- 
graf (= satyryk) (ur. 320, um. 230 przed Chr.), uczeń Pyrr- 
hona. Człowiek, chcąc dojść do szczęścia, musi, według 
Pyrrhona, odpowiedzieć sobie na trzy pytania: Jaki jest 
charakter otaczających nas rzeczy? Jak się mamy wzglę­
dem nich zachowywać? Jaki z tego wypłynie dla nas re­
zultat. Pyrrhon odpowiada, że nic nie możemy poznć do­
kładnie, musimy więc powstrzymać się od wydawania ja­
kiegokolwiek sądu, a tym zapewnimy sobie spokój, nie­
zbędny do szczęścia. Nie wydając sądów o rzeczach, nie 
poznamy ich dobrych i złych stron. To jest właśnie owa 
obojętność, jaka charakteryzowała podobno Pyrrhona. Dru­
gi okres tworzy sceptycyzm akademicki, średniej akademji. 
Przedstawicielami jego są Arkezilaos (ur. 315, zm. 241) 
i Karneades (214—129). Obaj dowodzili, że wstrzymanie się 
od sądu jest niemożliwe wobec konieczności czynu, a jak­
kolwiek trudno poznać istotę bytu, jednak dla rozumu 
człowieka dostępne jest praicdopoddbieńshco. Stąd ich nau­
ka nazywa się prdbabilizmem, a z niego w akademji niż­
szej wytworzyła się nauka o oczywistości. Dwa te kierunki 
przygotowały odpowiedni grunt dla rozwoju dogmatu ek­
lektycznego. W trzecim okresie Ainesidemos (przy końcu 
pierwszego stulecia przed Chr.) zwraca się od probabilizmu 
akademickiego ku sceptycyzmowi Pyrrhona. W jego ślady 



105 —

wstępują i dwaj późniejsi myśliciele: Agrippa i Sekstus Em- 
piricus (około 200 r. przed Chr.). Sekstus jest jedynym sce­
ptykiem starożytnym, którego dzieła 1) w całości przecho­
wały się do naszych czasów. Jego sceptycyzm przybrał 
łagodniejszą znacznie formę, stał się metodą naukową. 
Sceptycyzm w znaczeniu niechęci przeciw dogmatycznej 
filozofji, rozszerzył się głównie między lekarzami, których 
nazwano empirykami. Owi lekarze, opierając się na do­
świadczeniu, odróżniali się od innych twierdzeniem, że nie 
można zbadać przyczyn choroby, więc należy się zadowo­
lić tylko doświadczeniem i podawać takie lekarstwa, jakie 
ono wskazuje za najodpowiedniejsze w danym razie. Nau­
kę o metodzie w pracy naukowej, zbudowanej na powyż­
szych zasadach, streścić można w ten sposób. Każda wie­
dza względną jest, niema poznania rzeczy; obserwujemy 
tylko równoczesnośó i następstwo zjawisk, a to nam wy­
starcza w życiu praktycznym. To jest starożytny pozyty­
wizm, będący naturalnym wynikiem odłączenia się nauk 
specjalnych od filozofji. Szkoły lekarskie zwłaszcza zwró­
ciły na to baczną uwagę, że koniecznym jest sprawdzenie 
faktów, że należy opierać się na tych danych, jakie spo­
strzegliśmy w znacznej liczbie zupełnie pewnych przypad­
ków, że nic się nie da sztucznie budować. Podstawą zaś 
dobrego sądu, dającego absolutną rękojmię — jest badanie 
jednych i tychże faktów w tych samych warunkach kilka­
naście razy po sobie. Obserwacja, dająca gwarancję pe­
wności, na której może się oprzeć teorja, jest trojaka: 
1) Odpowiednie wypadkowe fakty; 2) Specjalne obserwo­
wanie przygotowanego materjału, więc doświadczenia; 3) Są­
dzenie faktów na mocy analogji z podobnych ich własno­
ści. Oprócz takiego bezpośredniego badania, trzeba poznać

1) Są to Ioppóvstot óxotvnóost i rozdziały później napisane mpbc 
M.a.8"U.0.Ttzobc, właściwie są to dwa dzieła: jedno występuje przeciw nauce 
wogóle, drugie przeciw filozofji dogmatycznej.



106 —

to, co badali poprzednicy, lecz i przy tym konieczny jest 
krytyczny rozbiór dawnych prac, przekonanie się, o ile 
one zgadzają się z rzeczywistością. Krótko mówiąc, empi­
rycy w swej pracy posiłkowali się trzema metodami nau- 
kowymi: własną obserwacją i doświadczeniami (ekspery­
mentami), obserwacją z drugiej ręki braną i sądem ex ana- 
logja. Metod tych trzymano się przede wszystkim przy okre­
ślaniu chorób i sposobie należytego ich leczenia.

W całym tym okresie pracowano gorliwie nad 
wiedzami specjalnymi. Środowiskiem umysłowej pracy 
zostały muzeum w Aleksandrji i tamtejsza bibljoteka. 
Muzeum, zaopatrzone w doskonale laboratorja, ułatwia­
ło pracę doświadczalną, bogaty zaś księgozbiór był nie­
wyczerpanym źródłem dla studjów historycznych, lite­
rackich i bibljograficznych. Okres ten jest epoką roz 
woju nauk specjalnych. Hierofil i Erazistrat zajmują 
się anatomją, zwracają pierwsi uwagę na różnicę mię­
dzy nerwami ruchowymi i czuciowymi. Euklides pisze 
swe elementy gieometryczne, Apolloniusz wydaje swe dzie­
ło o krzywej stożkowej; Hipparch w astronomji, Archi- 
medes w fizyce, Eratosthen w gieografji czynią wciąż no­
we wynalazki, epokowej wartości. Aristarch, idąc śladami 
nauki Pythagorasa, odrzuca teorje starożytne i twierdzi, 
że ziemia obraca się koło swej osi i słońca jednocześnie. 
To życie nauk specyalnych rozwija się w Aleksandrji, nie 
mając stosunków żadnych z Atenami, gdzie i dalej prowa­
dzi się spekulacja filozoficzna. Marzenie Arystotelesa 
o złączeniu poznania naukowego z filozoficznym i wzaje­
mnym ich dopełnianiu się, nie spełniło się. W Aleksandrji 
przebywali najznakomitsi specjaliści, którzy nie zwracali 
najmniejszej uwagi na ostatnie zagadnienia myśli ludzkiej; 
w Atenach zaś zgromadzeni byli myśliciele, oddani speku­
lacji filozoficznej, co teorje swe abstrakcyjne nie opierali 
na potrzebnej indukcji, na faktach, doświadczeniem stwier­
dzonych.



107 —

31. Poza gronem specjalistów powstaje nowa filozo- 
fja. Zwraca ona wzrok ku światu nadzmysłowemu, poza­
grobowemu, wznawia naukę pitagorejską i platońską i uka­
zuje się pod formą mistycyzmu starożytnego. Mistycyzm ten 
zbliża filozofję do religji, łączy je z sobą wreszcie tak, że 
filozofja, zrodziwszy się z religji, oddalona od niej, powra­
ca przy schyłku kulturalnego rozwoju greków. Aleksan- 
drja była ogniskiem i tego też ruchu, jako punkt, gdzie 
najwięcej schodził się z sobą wschód i zachód.

,,Zasady Platona i Arystotelesa połączyły się z po­
mysłami asyryjczyków, babilończyków, egipcjan, a nawet 
z przekonaniami żydów, przedtym oddalonych; ich święte 
księgi przełożone zostały na język grecki. Wykształcony 
rzymianin i rybacki naród z Galilei, do nowego życia po­
wołany, posługiwali się w piśmie językiem greków. Ale- 
ksandrja, założona przez Aleksandra Wielkiego, stała się 
środowiskiem całego tego ruchu" 1).

Sceptycyzm rzymski musiał wywołać naturalną reak­
cję uczuć i wyobraźni. Skoro wiedza pozytywna niedostę­
pną jest dla rozumu ludzkiego, nie wskazuje i nie określa 
przyczyny wszechbytu — wyłania się pragnienie odkrycia 
prawdy pozatym, co rozumem można objąć; szuka się in­
nego źródła, wyższego, t. j. nadprzyrodzonego objaioienia. 
Wiara w nadprzyrodzone objawienie utrwalaną była przez 
ciągłe stosunki ze światem wschodnim, zwłaszcza z owymi 
systematami religijnymi, jakie, opierając się na tym obja­
wieniu głosiły, że podają prawdziwy pogląd na życie 
i świat.

Dwa kierunki główne rozwijały się w Aleksandrji: 
filozofja nowopitagorejska i filozofja grecko-zydowska.

Pitagoreizm, który nieupadł nawet i wtedy, gdy pra­
ce szkoły Pitagoresa uległy zapomnieniu — ożył z całą si-

1) Troels-Lund, Himelsbild und Weltanschaung im Wandel der 
Zeilen 123.



— 108 —

łą. Pitagoreizm trwał wciąż pod formą sekty religijnej 
z misterjami, pewnymi regułami. W pierwszym jednak 
stuleciu przed Chrystusem chciano przywrócić całkowicie 
filozofję Pitagorasa. Do tego przyczynić się miała litera­
tura nowopitagorejska, podsunięta umyślnie w ogromnej 
ilości, a podawana za pierwotną, starą (wymieniają 90 
dzieł, 50 autorów). Myśliciele nowopitagorejscy przyjmują 
dawną lekcję, że liczba jest zasadą bytu, łączą ją jednak 
z pomysłami Platona, Arystotelesa i stoików. Podstawą 
bytu jest, według nich, jednostka i podwajanie się. Pierw­
sza — to forma, druga — materja. Nad nimi jest boskość, 
która łączy formę z materją i tym sposobem wytwarza 
życie, ruch w świecie. Stosunek Boga do świata różnie 
bywał określany. Bóg jest bądź transcedentnym, bądź im- 
manentnym jako dusza świata, co przenika cały świat, 
rozszerza wszędzie życie i ciepło. Same liczby nie są już 
tylko substancją wszechbytu, lecz myśliciele owi objaśnia­
ją je przy pomocy syntezy, z platonizmu wyprowadzonej, 
jako ideje, myśli boże, pierwowzory, które przebywały po­
czątkowo w absolutnym rozumie boskim.

W etyce nowopitagorejczyków życie moralne okre­
ślane bywa jako życie świętobliwe, jako najlepsza — służ­
ba boża. Filozofja była równocześnie religją. Głównym 
przedstawicielem nowopitagoreizmu był Apolonjusz z Tyany 
(w I stul, po Chr.). Uważał on — jak pisze w jego życio­
rysie Filostrat — filozofję za prawdziwą religję, filozofa 
za proroka, sługę bożego. Przekonania jego były religijno- 
ascetyczne. Przez życie moralne, świątobliwe, otrząsa się 
człowiek ze zmysłowości, wznosi ku Bogu. Takie czyste 
życie wymagało zachowania pewnych przepisów, ascetycz­
nych przykazań. Więc nie było wolno przyjmować pokar­
mów mięsnych, pić wina; należało nosić szaty z płótna 
lnianego, przedewszystkim zaś trzeba było zachować czy­
stość dziewiczą; nie wolno też było składać ofiar krwa­
wych, przysięgać. Wybrani tworzyli stowarzyszenia asce­
tyczne, posiadali wspólny majątek, zapoznawali się z ży­



109 —

ciem świętobliwym, bożym i jemu się poświęcali. Wierzo­
no w to, że wybrane jednostki, które pokonywają, ujarz­
miają swą zmysłowość, obdarzone są mocą cudotwórczą 
i mogą przewidywać i przepowiadać przyszłość. Sam Apol- 
lonjusz, nazywany też pogańskim Chrystusem, uznany był 
za proroka, cudotwórcę i czczony jako wzór mądrości 
i cnoty pitagorejskiej.

Filozofja grecko-zydowska^ jaka pojawiła się przy schył­
ku starego wieku również w Aleksandrji, jest połączeniem 
filozofji greckiej z teologją żydowską. Hellenizm bardzo 
wcześnie przedostał się do Palestyny, a Antioch Epifa- 
njusz starał się około 167 przed Chr. zhellenizować Pale­
stynę. Próba ta nie powiodła się naturalnie, lecz jest no­
wym dowodem, że w Palestynie znajdowało się wielu ży­
dów, którzy byli zwolennikami greckiej kultury i filozo- 
fji. Ideja odkupienia, tak niesłychanie ważna w dziejach 
dalszego rozwoju religijnego, zrodziła się na gruncie reli- 
gji żydowskiej. Pogląd na życie w religji żydowskiej 
przechodził te same stadja, co w Grecji. Żydzi też szukali 
początkowo szczęścia w życiu doczesnym, bogactwie, sła­
wie, zdrowiu, licznym potomstwie; dopiero powoli wyłonił 
się im ideał szczęścia nadprzyrodzonego, nadziemskiego, 
pozagrobowego. Wskutek zupełnego oddalenia się żydów 
od innych narodów, rozwinął się w monaizmie czysto- 
narodowy monoteizm, dzięki czemu zaś religja żydowska 
stała się więcej uduchowioną, czyściejszą od religij naro­
dów pogańskich. Niektóre sekty żydowskie, jak np. tera­
peuci i eseńczycy (liczba wyznawców sięgała do 4,000 dusz), 
mieszkali w domach zakonnych, w opustoszałych osadach 
na pobrzeżu Martwego morza przeważnie, zbliżone bardzo 
były do ascetyzmu pitagorejskiego, a zapowiedzią żywota 
chrześcjańskiego. W państwie rzymskim, gdzie się tak roz­
szerzyły stosunki międzynarodowe, podane w myśli filozo­
ficzne spłynęły w jedną całość z przekonaniami religijny­
mi. Najpierw u samych żydów ideja narodowościowa i re­
ligijna połączyły się z sobą, a światopogląd ich, obejmu­



— 110 —

jący jednostronnie swój tylko naród, jego odrębność — 
nabrał szerszego horyzontu. Pierwotną myślą przewodnią, 
ożywiającą cały naród żydowski, była myśl utworzenia 
państwa zupełnie samodzielnego z wszelkimi tradycjami 
religijnymi. Państwo to miało być odgrodzone jakby od 
narodów niewierzących, z którymi nic wspólnego nie miał 
naród wybrany. Prorocy starego zakonu przyrzekają swe­
mu narodowi wywyższenie go ponad wszystkie inne naro­
dy, przepowiadają przyjście Mesjasza, co da żydom wła­
dzę nad światem. Według ich proroctw, władza potomków 
Dawida sięgać będzie „od morza do morza, od rzeki do 
krańców ziemi" 1).

W miarę rozwoju monoteizmu religijnego, utrwalało 
się przekonanie, że Jehowa jest jedynym prawdziwym Bo­
giem, więc królestwo, w którym On panować będzie, mu­
si ogarnąć cały świat. Z monoteizmu narodowego powstał 
tedy powoli monoteizm ogólny. Jehowa nie jest najpotęż­
niejszym z licznych bogów, jako Zeus grecki, lecz jedy­
nym Bogiem. W nim pokładali gorącą wiarę, że im przy­
wróci samodzielne państwo, zapewni wielką przyszłość. 
Sława i blask wybranego ludu miała się odrodzić w po­
tomku Dawida, w Mesyjaszu, którego przyjście na świat 
przepowiadali wszyscy prorocy.

Z pierwotnego, naiwnego, naturalistycznego optymi­
zmu, jaki rozbudzał zadowolenie, radość z życia — wy­
tworzyło się pojęcie o różnicy między sprawiedliwością bo­
ską, a złem, które znosić musieli ci, co nie spełniali zako­
nu Jehowy. Zaznacza się to wyraźnie w Księgach Hioba. 
Któż zdoła wyrównać tę różnicę, zaprowadzić równowagę 
zła i dobra? I to też miało być zadaniem Mesyjasza, ocze­
kiwanego z takim upragnieniem. U żydów, podobnież jak 
i w greckiej filozofji, istniało przekonanie, silna wiara 
w to, iż doczesne życie nie jest prawdziwie doskonałym

1) Zachar. 8—10. Psalm 72, 8, 11. 



111 —

życiem, że zwycięztwo dobra jest udziałem żywota wyż­
szego, pozagrobowego. W księdze mądrości doskonale jest 
przedstawioną cała ta teorja. Początkowy mozaizm tracił 
swe szerokie znaczenie i przechował się w pierwotnej for­
mie ostrej jedynie w sekcie faryzeuszów; umysły zaś postę- 
powsze (zwłaszcza wymienieni terapeuci i eseńczycy) pod 
wpływem filozofji greckiej, przejęte były wiarą w dualizm 
Boga i świata i nadziej-ą w życie pozagrobowe. Prowadzili 
oni żywot ascetyczny; wstrzymywali się od jedzenia mięsa, 
picia wina, nie wchodzili w związki małżeńskie, słowem, 
byli zwiastunami chrześcijańskich zakonników. Znikomość 
życia doczesnego, walka Boga ze światem najdokładniej 
jest określona w Księdze mądrości. Bóg o tyle wznosi się 
ponad światem, że bezpośredni stosunek z nim byłby ob­
niżeniem wielkości i świętości bożej. A jednak świat nie 
może istnieć bez Boga, boć przyczyna bytu świata — to 
Bóg. Trzeba więc koniecznie wierzyć w jakąś istotę, która 
wznosi się między dwoma tymi pierwszeństwami, wytwarza 
ich zbliżenie, sprowadza harmonję. Według wierzeń żydów 
była to Mądrość, co powstała z Boga i światu całemu je­
go wolę objawiła. Pojęcie o tej Mądrości przyjmowało po­
woli kształty ludzkie i było utożsamiane z oczekiwanym 
Mesyjaszem 1).

Żydzi, mieszkający w Aleksandrji (z pięciu dzielnic 
miasta dwie zajmowali wyłącznie żydzi) prędko się zhelle- 
nizowali; to też już w III wieku przed Chrystusem okazała 
się potrzeba przekładu Ksiąg świętych starego testamentu 
na język grecki. Stąd powstał przekład Septuagnity, nad 
którym miało pracować 70 tłómaczy. Naturalnie w tłóma- 
czeniu tym pozostało wiele pojęć i teorji filozoficznych 
greckich, na filozofję zaś grecką wyobrażenia religijne 
starego zakonu wywarły znów znaczny wpływ. Skutkiem

1) Opis szczegółowy tego rozwoju podaje Eichen H. w Geschichte 
und System der mittelalterlichen Weltanschamung 64—97. 



— 112 —

połączenia się hellenizmu ze starym zakonem, żydzi pra­
wowierni, poznając grecką filozofję, zadawali sobie pyta­
nia, dlaczego to w filozofji dużo jest takich prawd zawar­
tych, o których niema wzmianki w piśmie świętym. Po­
woli rozwinęło się w nich to przekonanie, że wszelka mą­
drość grecka pochodzi ostatecznie z ksiąg świętych żydow­
skich, przekład jakich znanym był myślicielom greckim, 
że całą filozofję grecką należy sprowadzić do objawienia 
Mojżesza. Poglądy te rozpowszechniał przedewszystkim 
Arystobul, współczesny Machabejczykom. Dowodził on, że 
księgi starego testamentu oddawna były przetłómaczone na 
język grecki. Ukazało się mnóstwo dzieł celowo podsuwa­
nych, które wykazywały znów, że w pracach greckich 
znajdują się ustępy, skierowane przeciw staremu zakonowi. 
Arystobul był rzeczywiście niedoścignionym i niewyczerpa­
nym w przeróżnych pomysłach. Według niego Orfeusz 
i Homer mieli dokładne pojęcie o tym, że Bóg stworzył 
świat w przeciągu siedmiu dni; Orfeusz znał osobiście 
Abrahama, Pitagoras Mojżesza, Platon Zacharyasza i t. p.

Za pomocą alegorycznej metody starano się objaśniać 
niektóre zdania w pismach starego zakonu, jako myśli 
filozofji greckiej.

Na tym gruncie wyróżnił się Filon Aleksandryjski, ży- 
dowskim nazywany (ur. 30 przed Chr., zm. 50 po Chr.). 
Jako wierny syn swego narodu, a zapalony wielbiciel filo- 
tji greckiej, wytworzył oryginalne połączenie izraelizmu 
z hellenizmem. Głównym punktem jego nauki był roz- 
dźwięk, różnica między Bogiem a światem; materją i du­
chem. W dowodzeniach swoich odrzuca zupełnie ów an- 
tropomorfizm, jaki się uwydatniał w starym zakonie, 
zwłaszcza przy opisie życia patryjarchów, ich bezpośre­
dniego obcowania z Bogiem. Jego pojęcie Boga jest w za­
sadzie platońskie. Bóstwo wznosi się tak wysoko ponad 
światem, tak jest nieskończenie doskonałe, że nie powin­
niśmy ani jednego pojęcia z naszego życia wziętego na 



113

Boga przenosić. Nie możemy przyznawać Bogu żadnego 
przymiotu, nie jesteśmy bowiem zdolni wiedzieć, jakim 
jest, wiemy to tylko, że jest. Bóg jest przyczyną wszech­
świata, wznosi się ponad wszelki byt, przestrzeń i czas 
(jest wszędzie i nigdzie) on jest jedynym źródłem życia. 
Przeciwnie materja jest zasadniczo bierna; sama w sobie 
życia nie posiada, to bezładna mieszanina, podlegająca 
zmianom, zanikowi; ona jest znów początkiem niedoskona- 
łości, znikomości świata ziemskiego, doczesnego życia. Bóg, 
jako byt nieskończenie wielki, pozaświatowy, nie może 
bezpośrednio kierować światem, czystość jego bowiem 
i świętość wyłączą możność zbliżenia się z materjalnym 
światem. Z drugiej jednak strony musimy wszystko wy­
prowadzać od Boga, trzeba wierzyć, iż wszystko na świę­
cie od Boga pochodzi i przez niego jest utrzymywane. 
Punktem wyjścia z tego sprzecznego zagadnienia było dla 
Pilona przyjęcie nauki pita gorej skiej o demonach. Demony 
te, jako istoty wypływające z Boga, lecz odmienne od nie­
go, między nim a światem pośredniczą. Pilon utożsamił je 
z wyobrażeniem o aniołach starego zakonu, z siłami stoi­
ków, idejami Platona. Harmonję tedy między Bogiem 
a światem wytwarzają ideje platońskie, które stworzył 
Bóg przed światem zmysłowym. W sumie były one do­
skonałe pierwowzory wszelkiego bytu ziemskiego. Ilość ich 
nie da się obliczyć, ale całość ich obejmuje Logos, słowo 
boże, syn boży, który jest „ideją idej, bezpieczną ucieczką 
dla dusz, arcykapłanem bez grzechu, zastępcą, pierworod­
nym synem bożym, nie stworzonym podobnie jako Bóg, 
ani też stworzony jak ludzie, lecz zajmujący pośrednie 
miejsce między Bogiem i ludźmi" 1). Widocznym jest, że 
w nauce Pilona połączyły się trzy pierwiastki: zasadniczą 

1) Leg. alleg. ], 1. De profugis. De somniis 600. De conf. ling. 
341 (wydanie paryskie z 1640 r.), porównaj wymienione dzieło Eickena 
str. 87.



— 114 —

podstawę stanowi oczekiwanie Mesyjasza przez żydów, 
z nim sztucznie powiązana nauka Platona o idejach, jako 
pierwowzorach, stworzonych przez Demiurga, wreszcie teo- 
rja stoików o Logos, zbiorniku sił boskich, przepełniają­
cych cały świat.

Człowiek składa się z ciała i duszy. Dusza wznosi 
go ku Bogu, świętości; ciało przyciąga do świata, skłania 
ku zmysłom i grzechom. Człowiek dla dojścia do świętości 
potrzebuje moralnego oczyszczenia, zbawienia. Zbawienia 
tego, w myśl tradycji swego narodu, oczekuje Pilon od 
Mesjasza, którego jednak utożsamia z Logosem filozofji 
greckiej. Jeno z jego pomocą może człowiek osięgnąó cel 
wszelkich dążeń etycznych — stać się podobnym Bogu, 
zjednoczyć się z nim. Nauka Pilona stanowi postęp znacz­
ny w rozwoju judaizmu. Utracał on charakter wyłącznie 
narodowy, przyjął cechę ogólności, uniwersalności. Judaizm 
przygotował grunt dla przyszłego światopoglądu, jaki ob­
jawił się w chrystjanizmie.

32. Rozdźwięk między Bogiem i światem, to było 
zagadnienie, zajmujące bardzo filozotję grecką w swym 
ostatnim okresie, mistycyzm grecki i szkołę nowoplatońską. 
Systemat ten, aczkolwiek w zasadzie nieprzyjacielsko uspo­
sobiony dla chrześcjańskiej idei—wywarł na nią ogromny 
wpływ. Pilozofja nowoplatońska, będąca ostatnią fazą filo- 
zofji greckiej wogóle, a dalszym ciągiem nowopitago- 
reizmu — powstała również w Aleksandrji, w 3-im stule­
ciu po Chrystusie. Istotnym założycielem szkoły, całą jej 
duszą był Plotyn (ur. w r. 201/5, zm. 270 po Chr.), naj­
większy myśliciel swej doby. Naukę Platona ujął w całość 
i wieczny jej obraz pozostawił nam w „Enneadach" Por- 
fjusz, uczeń jego (232/3 — 301 po Chr.) rozwijał dalej nau­
kę mistrza w kierunku religijnym. Jamblich uległ wpływom 
wschodnim, zwłaszcza Syrji, chciał on wszystkie ruchy re­
ligijne złączyć w jedną organiczną całość i przeciwstawić 
to chrystjanizmowi. Przerabiał nowoplatonizm, pragnąc 
uczynić z niego podstawę dla spekulacyjnej teologji poli-



115 —

teizmu. Zapalonym zwolennikiem jego dążeń był cesarz 
Juljan. Duch Jamblicha długo się rozpościerał nad filozo- 
fją nowoplatońską. Filozofja zlewa się z religją, kapłan 
staje wyżej od filozofa. Skoro nie powiódł się zamiar przy­
wrócenia politeizmu greckiego, wówczas szkoła nowopla- 
tońska zabrała się znów do swej właściwej pracy filozo- 
ficznej. W Atenacli głównie, pod kierunkiem najwybitniej­
szych myślicieli późniejszego okresu (w V stul, po Chr.) jak 
Plutdrcha ateńskiego, Proklusa i Damascjusza, pracowano 
nad ugrupowaniem poglądów Plotyna, ujęciem ich w me­
todyczną całość; rozpoczęto również objaśnianie starych 
dzieł filozoficznych. Właściwa filozofja grecka upada zu­
pełnie, a na mocy edyktu cesarza Justynjana z roku 529 
wszystkie szkoły filozoficzne w Atenach zostały zamknięte, 
a kierownicy ich skazani na wygnanie.

Zgoda między Bogiem a światem stanowi główny punkt 
filozofji nowoplatońskiej. Zgoda może nastąpić tylko w dwu 
wypadkach: albo Bóg zstąpi ze swej wysokości, w swej 
czystości nadprzyrodzonej zniży się do materji, albo też 
człowiek otrząśnie się ze zmysłowej materji, wzniesie ku 
Bogu, stanie się mu podobnym. Jedno i drugie może się 
jednak uskuteczniać tylko stopniowo, przy pomocy pośre­
dniczących istot. Bóg wydaje z siebie cały szereg emana- 
cji (wpływów), które, w miarę oddalania się od niego po­
zbywają się swej nadprzyrodzonej czystości, doskonałości, 
wreszcie przechodzą w materję, zmysłowość. Ona też wy­
wodzi swój początek od Boga, ale jest wyrazem upadku, 
grzechu 1). Nauka nowoplatońska rozróżnia trzy stopnie 
bytu: inteligencję, duszę i ciało. Z pierwotnej jedności (co Ev) 
w Bogu doskonałej, bezwzględnej, wyszła inteligiencja, za­
sadzająca się na myśleniu, które jest identyczne z bytem 2). 
W nim są zawarte ideje Platona, a z nich powstaje dusza 

1) Plotin. Enncandes V 1, 1.
2) Tamże V 1, 4.



116 —

powszechna, pośrednicząca między tym nadzmysłowym by­
tem id ej, a światem zmysłowych zjawisk. Dusza świata, 
nie mając podobnie, jako Bóg, przestrzeni, czasu, nie znaj­
duje się w świecie, lecz świat w niej jest. Dusza ludzka 
stanowi część duszy powszechnej, ale przykuta jest do cia­
ła i świata zmysłowego. Świat ten przedstawia mieszaninę 
syntezy bytu zmysłowego i idealnego. Człowiek, jako ma­
ły światek (mikrokosmos) zawiera w sobie jedno i drugie. 
Świat nie posiada stałego, trwałego istnienia, podlega 
przemianom, zanikowi. Również i człowiek, dopóki dusza 
jego związana jest z ciałem, światem zmysłowym, pozba­
wiony jest rzeczywistego bytu. Dusza, przyciągana przez 
materję jakąś magiczną siłą—zniża się, upada coraz więcej, 
wreszcie jej najniższe, najmniej czyste pierwiastki, wstępu­
ją w ciała zwierząt, organizmy roślin. Na takich to me­
tafizycznych podstawach wznosił nowoplatonizm swą nau- 
kę, swe etyczne zasady.

Celem duszy ludzkiej jest pozbycie się wszelkiej ma- 
terji, zmysłowości, wzniesienie ku wyżynom nadzmysło­
wym, wzorowanie się na Bogu, przejście w byt idealny. 
Dusza staje się złą, skoro z ciałem jest ściśle połączona, 
z nim cierpi, słucha go we wszystkim. Jeśli zaś nie jest 
mu powolną, stara się zachować swą samodzielność, nie 
obawia się opuścić ciała, jest silną — wówczas to jest ona 
dobrą, cnotliwą 1). Do tego można dojść jedynie drogą 
ascetyzmu, ekstazy, dzięki której ze stanu grzechu, zmy­
słowości, powraca dusza do nadprzyrodzonej świętości. 
,,Wtedy to ujrzy dusza całą znikomość tych wszystkich 
rzeczy, jakie ją dawniej przejmowały radością i szacun­
kiem, jak: bogactwo, piękność, naukę, wiedzę 2). Stąd też 
mędrzec grecki obojętnym się staje na doczesne dobro — 
nie zajmuje go sława, ojczyzna, rodzina, nic poza zbawie-

1) Plotin Enneades I, 2, 3.
2) Tenże VI 7, 34.



— 117

niem duszy. Plotyn wyraził się nawet, „że plonie wsty­
dem, iż dnszę jego ciało okrywa 1).

Pokonywanie zmysłowości, umiarkowanie, wstrzemię­
źliwość, czystość, posty — oto niezawodne środki, prowa­
dzące, według platonizmu, do świętości. Widoczne jest 
i w tym ostatnim okresie filozofji piętno religji.

30. W całym stuletnim rozwoju filozofji dostrzega­
my pewną ciągłość, wzajemną zależność. Grecki racjona­
lizm, który powstał z naturalistycznej religji greckiej, sta­
rał się najpierw podać odpowiedź na pytanie, „co jest ten 
świat, skąd pochodzi?“, a dalej roztrząsał zagadnienia ko­
smologiczne i doszedł do dwu przeciwnych teorji. Teorji 
Ptolemeusza i Arystotelesa o środkowym położeniu ziemi, 
Pitagorasa zaś o środkowym ogniu, według twierdzenia 
którego ziemia nie zajmuje centrum świata i porusza się. 
Oba te poglądy zostały dopełnione przez naukę Demokryta 
o nieskończonej ilości światów. Sceptycyzm sofistów, ich 
powątpiewanie o znaczeniu i mocy ludzkiego rozumu, przy­
gotował grunt dla nauki Sokratesa. Sokrates znów odwró­
cił uwagę od świata zewnętrznego, a skierwował ją ku 
ludzkiej duszy, w niej starając się odkryć podstawę trwa­
łą dla prawdziwej wiedzy, sprawiedliwego, cnotliwego ży­
cia. Opierając się na psychologicznym fundamencie, dwaj 
najwięksi gienjusze filozofji greckiej: Platon i Arystoteles 
stworzyli naukę o istocie, znaczeniu bytu wogóle. Platon 
dowodził o istnieniu świata idealnego, niezależnego od 
świata zmysłowego; Arystoteles znalazł rzeczywistość na 
tym świecie. Obaj zaś swą nauką, pracą, stwierdzili, udo- 
wolnili konieczność etyki greckiej, jakiej celem było 
uszczęśliwienie człowieka przez cnotę. Cnota, według Ary- 
stolesa, rozwija, uszlachetnia wrodzone instynkty, rozum 
zaś odgrywa rolę kierownika, wskazuje należyty środek, 
którego należy się trzymać dla uchronienia się od dwu

1) Porfirjusz. Życie Plotyna 15, 1.

Bibl. Sam. Rozwój umysłowy ludów Europy. 8



— 118 —

krańcowości niezdrowych. Problemat celu i znaczenia ży­
cia ludzkiego staje się głównym punktem i zadaniem filo- 
zofji po Arystotelesie. Szkoły etyczne (epikureizm i stoi- 
cyzm) i sceptycyzm dążą do wywalczenia człowiekowi nie­
zależności od świata zewnętrznego, zapewnienia mu swo­
body, wewnętrznego spokoju. Epikureizm lgnie do ży­
cia, jego rozkoszy, lecz widzi już szczęście i w braku 
przykrości, co jest jakby ostatnim okrzykiem greckiego 
egoizmu, naturalizmu całkowitego. Stoicyzm głosi zupełną 
rezygnację, wszechmoc cnoty, odsunięcie od świata docze­
snego, panowanie nad sobą. Sceptycyzm, oparty na teore­
tycznym powątpiewaniu, zwraca uwagę na względność do­
bra i zła, zaszczepia obojętność na wszystko; zaleca wy­
starczanie samemu sobie, niezależność od zmiennych wa­
runków świata.

W ten sposób, przez negację, dochodzi filozofia do 
ostatniej swej doby, przechodzi w fazę mistycyzmu nowo- 
pitagorejskiego i nowoplatońskiego, cechą którego jest go­
rączkowa dążność do czegoś wyższego, nadprzyrodzonego. 
Ostatecznie zaś zlewa się ona z religją. Pierwiastek filozo­
ficzny (grecki) i religijny (głównie wschodni i żydowski, 
oraz resztki tradycji religijnej greckiej, przechowanych 
w misterjach orficznych i pitagorejskich) stanowi podkład 
dalszego rozwoju umysłowego ludów średnich wieków.

Na rozwój ten wpłynęły warunki polityczne, jakie 
się wywiązały przy końcu starożytnych czasów. Rzym wy­
tworzył silne państwo narodowe. Z biegiem czasu zagar­
nęło ono pod swe berło wszystkie narody sąsiednie; powoli 
przeobraziło się w państwo ogólne, panujące nad krajami, 
rozpołożonymi wokoło morza Śródziemnego. Skutkiem owe­
go rozwoju, Rzym musiał zrzec się, naturalnie, swej wy­
łączności narodowej, musiał przejąć wiele obcych pierwia­
stków i przystosować się do nich. Ideja państwa narodo­
wego przemieniła się w ideję państwa kosmopolitycznego 1).

1) Eicken, 5 i dalsze.



119 —

Zmiana ta wryła się głęboko w życie narodu rzymskiego. 
Przejawia się ona w religji, filozofji, literaturze, w stosun- 
kacli handlowych, w ustawie prawniczej. Organizacya ta 
miała wówczas wszechświatowe znaczenie i mimo to, że 
złożyły się na nią tak różnorodne elementy, przetrwała 
długie wieki. Filozofja weszła wtedy w bliskie stosunki 
z religją. „W państwie rzymskim, przedstawiającym jedną 
całość, wytwarza się jeszcze większa jedność. Wszędzie na 
świecie rozpoczyna się okres braterstwa 1).

1) Kenn, Rzym i chrześcjaństwo.

Ludy, wchodzące politycznie w skład wszechpaństwa 
Rzymskiego, zaczynają sobie uświadamiać wzajemną łącz­
ność między sobą. Kultura grecka nabiera znaczenia 
i wartości międzynarodowej. Zapoznają się z różnymi reli- 
gjami. Świadomość równości najlepiej chyba była wyra­
żoną w tym fakcie, że równocześnie nauczał Marek Aure- 
Ijusz i Epiktet, więc największy władca z tych czasów 
i biedny niewolnik, który był nawet mistrzem swego mo­
narchy. Dzięki wytworzeniu się nowych warunków, do­
tychczasowy, stary porządek społeczny traci swą wartość 
i wpływ. Ludzie nękani troskami życia doczesnego oczeku­
ją pomocy, odkupienia, zbawienia ze świata nadprzyro­
dzonego.



B. Chrześcijaństwo a średnic wieki.

Chrześcijaństwo.
(Chrystianizm i judaizm.— Chrystjanizm a grecka filozof ja.—Ujemne cechy 
chrześcijaństwa, a) Supranaturalizm. Chrześcijański pogląd na życie do­
czesne, społeczne, rodzinne; na majątek, zdrowie, piękność fizyczną, sławę, 
męstwo, wojnę (krzyż i miecz) na śmierć, cierpienie i troski, Żywot pu­
stelniczy i zakonny (ślub posłuszeństwa, czystości i ubóstwa). Cierpliwość 
i pokora, b) Supraracionalizm. Niechęć do wszelkiej wiedzy światowej. 
Św.: Hieronim, Laktancjusz, Tertullian, Bazyli Wielki. — Dodatnia strona 
chrześcijaństwa. Poddanie się woli Boga. Miłość Boga. Braterstwo ludzi. 
Miłość bliźniego (miłosierdzie) i jej znaczenie. Istota moralności chrześci­

jańskiej: moralne odrodzenie. Życie święte).

34. Podczas, gdy w świecie starożytnym powstawa­
ły i rozwijały się, wymienione już poprzednio, ideje— 
w łonie znienawidzonego narodu zrodziła się nowa nauka: 
chrześcijaństwo. Była ona przeciwieństwem światopoglądu 
starożytnych wieków; miała przynieść całemu światu zba­
wienie i światło. Z narodu żydowskiego wyszedł długo 
oczekiwany Zbawiciel Chrystus, największy reformator mo­
ralny ludzkości; wzór nieskończonej miłości, pokory, cier­
pliwości, bohaterskiego zaparcia się i cierpień za cudze 



121

winy. Przyszedł on nie po to, by tworzyć nowy zakon, 
lecz dla dopełnienia, udoskonalenia starego. Ideja brater­
stwa, równości, zdobywająca sobie wówczas coraz więcej 
znaczenia dochodzi do zenitu swego w nauce Chrystusa. 
Chrystus naucza, że wszyscy ludzie braćmi są, dziećmi je­
dnego ojca niebieskiego, że moralność nie polega na 
zewnętrznych formach, lecz na dobrej myśli i czynach — 
przeto żąda odrodzenia człowieka w duchu i prawdzie. 
Chrześcijaństwo ukazuje światu Boga, jako miłosiernego 
ojca; wyznawców swych zachęca do naśladowania bohater­
skiego poświęcenia Zbawiciela. Chrystus nie oddziaływał 
zapomocą pisma św. lecz żywym słowem, prostym pełnym 
zaparcia życiem i śmiercią swoją.

Jaki jest stosunek nauki Chrystusa do judaizmu? 
Judaizm podawał stary testament i światopogląd z nim 
zgodny; Chrystus przyniósł przebaczenie i moralność. Chry­
stus nie zadawalał się zewnętrzną pobożnością, polegającą 
na spełnianiu obrzędów, jakie wystarczały zupełnie fary­
zeuszom, ale chciał odrodzenia duszy człowieka. Tam 
prawo starego zakonu—tutaj moralna doskonałość chrze­
ścijańska. Stosunek chrześcijańskiej nauki do judaizmu 
najlepiej nam uprzytomnia kazanie Chrystusa na górze. Sta­
ry testament zabrania zbrodni—Chrystus nawet gniewu. 
Zakon potępia cudzołóstwo, krzywoprzysięstwo—Chrystus 
potępia już i samo pożądanie, nie pozwala przysięgać wo- 
góle. Zakon mówi: „oko za oko, ząb za ząb", sankcjonu­
jąc tym prawo odwetu i zemsty- Chrystus nie każę wy­
stępować przeciwko żłu, lecz zwalczać je dobrym przykładem. 
Zakon zaleca miłować współwyznawców i współrodaków, 
uważając za naturalną nienawiść dla obcych i nieprzyja­
ciół—Chrystus głosi miłość bliźniego, którym jest nawet 
i wróg.

A jakiż jest stosunek nauki Chrystusa i ewangelii do 
greckiej filozofii i cywilizacyi? Chrześcijaństwo, śmiało 
można powiedzieć, jest przeciwstawieniem naturalizmu i ra­
cjonalizmu obywatela starożytnych wieków; chrześcijaństwo 



— 122 —

występuje przeciw człowiekowi hołdującemu naturze, peł­
nemu zapału dla piękna i dobra, lgnącemu do życia, dą­
żącemu do zdobycia szczęścia doczesnego, a wskazuje mu 
niebo, jako właściwą jego ojczyznę; nadprzyrodzone obja­
wienie, jako rzeczywistą mądrość.

Zwrot starego świata ku chrześcijaństwu—to najwię­
ksza rewolucja umysłowa cywilizacji, europejskiej. Świato­
pogląd grecki za najwyższy ideał ludzkiego życia uznaje 
rozwój wszystkich wrodzonych zdolności człowieka. Chrze­
ścijaństwo głosi, iż każdy człowiek musi się odrodzić, że 
powinien przytłumić w sobie, zgnieść jakby swą całą na­
turę. Chrześcijaństwo opiera się na poglądzie, że natura 
ludzka oddaliła się od Boga, upadła; pierwotnie dobra— 
stała się, wraz ze wszystkimi swymi własnościami, zepsutą, 
skłonną do złego. A to jest następstwem grzechu pierwo­
rodnego. Zadanie chrystjanizmu polega na wyswobodze­
niu człowieka z pod wpływu jego skażonej natury, odku­
pieniu, odrodzeniu, usunięciu go sposobem nadprzyrodzo­
nym. To nowe odrodzenie, o którym Chrystus mówi Ni­
kodemowi, oznaczające ujarzmienie natury typu człowieka, 
jaki się w kulturze starożytnej wytworzył—jest bramą do 
chrześcijaństwa.

Ale i ten odrodzony żywot sam w sobie nie ma celu: 
Cel życia doczesnego znajduje się poza tym światem. Życie 
ziemskie - to przygotowanie jedynie do bytu pozagrobo­
wego, gdzie chrześcijanin będzie miał uczestnictwo w Kró­
lestwie bożym, w społeczności świętych sprawiedliwych, 
a „ani oko nie widziało, ucho nie słyszało — w serce czło­
wieka nie wstąpiło, co Bóg nagotował tym, którzy go 
miłują." Oto pierwsza zasadnicza różnica między zapa­
trywaniami greckimi a chrześcijańskimi. W starożytnych 
wiekach człowiek znajdował w życiu doczesnym dostate­
czną przyczynę i cel swego istnienia i życia, nie myślał 
wiele o życiu pozagrobowym, czyli kierował się naturali­
zmem. Chrześcijanin zaś uważa życie ziemskie za przy go­



123 —

towanie, wstęp do życia nieśmiertelnego, a więc hołduje 
sup ranatura lizmow i.

Z tym łączną jest i druga ważna różnica między ty­
mi dwoma poglądami. Obywatel starożytnych wieków 
nieograniczenie ufa ludzkiemu rozumowi i za jego pomocą 
chce zbadać wszystkie tajemnice świata. Chrześcijanizm 
z niewiarą odnosi się do rozumu, a rozjaśnienia zagadnień, 
odnoszących się do świata i jego życia oczekuje od obja­
wienia nadprzyrodzonego, w jakie silnie wierzy. W sta­
rożytnych wiekach przeważał racjonalizm (logizm), w śred­
nich wiekach supraracjonalizm (antilogizm).

Różnicę tę wyjaśnią nam charakter ewangielicznego 
chrześcijaństwa. Najwyższym celem życia chrześcijańskie­
go jest pogarda dla grzesznego, marnego świata ziemskie­
go, a zwrócenie się ku żywotowi nieśmiertelnemu, dla 
którego należy wszystko poświęcić. W tym znaczeniu sta­
rożytne wieki były naturalistyczne—chrześcijaństwo supra- 
naturalistyczne. Pierwszy okres rozwija wrodzone siły i zdol­
ności człowieka, doprowadza je do doskonałości (zaro.Gto); 
doba chrześcijaństwa głosi, że ciało człowieka, jego grze­
szną ludzką naturę należy poskramiać, ujarzmiać. Czło­
wiek musi się odrodzić w duchu i prawdzie.

35. W najstarszych dziełach chrześcijan znajdujemy 
wiele ustępów, ilustrujących dobrze supranaturalistyczny 
charakter ewangelicznego chrześcijaństwa. Chrześcijanin 
odumiera dla świata i życia doczesnego, aby się odrodził 
dla żywota wiecznego. Kto znalazł duszę swoją straci ją, 
a ktoby stracił duszę swą dla mnie, najdzie ją" ). Życie 
ludzkie, ta para, okazująca się na mały czas, a po tym 
zniszczona będzie ).

1

2

1) Św. Łukasz 17, 33, również Mateusz 10, 39 i św. Jan 12, 25.
2) List św. Jakóba 4, 15.

Już w najstarszej apologii chrześcijańskiej w liście 
do Djogeneta spotykamy się z jasno nakreślonym obrazem 



— 124 _

życia chrześcijańskiego: ,,Chrześcijanie mają ojczyznę, lecz 
Żyją w niej jako obcy. Żyją z ciałem, ale nie dla niego. 
Przebywają na ziemi, a ojczyznę swą mają w niebie. Słu­
chają praw, lecz w życiu świętym wznoszą się ponad pra­
wa. Wszystkich miłują, a przez wszystkich są prześlado­
wani. Względem świata zachowują się tak jako dusza 
w stosunku do ciała. Dusza przenika całe ciało; chrześci­
janie znajdują się między wszystkimi narody. Dusza jest 
niewidzialna w ciele widzialnym; chrześcijanie są widzial­
nymi dla ludzi, ale ich kultu widzieć nie można. Ciało 
nienawidzi duszę, dokucza jej, aczkolwiek ona nie krzyw­
dzi go, powstrzymując od wykroczeń zmysłowych. Chrze­
ścijanie prześladowani są przez ludzi, choć im nic. złego 
nie czynią; unikając sami występków zmysłowych. Dusza 
zamknięta w ciele utrzymuje takowe przy życiu; chrześci­
janie zmuszeni są żyć w świecie, który oni właściwie 
utrzymują. Nieśmiertelna dusza przebywa w ciele śmier­
telnym; chrześcijanie, jako obcy przybysze zamieszkują ten 
świat przemijający, oczekując na nieśmiertelność w niebie.

Bazyli Wielki naucza, że człowiek nie może poznać 
dokładnie prawd chrześcijańskich, skoro umysł jego roz­
praszanym bywa przez troski powszednie. Chcąc się ich 
pozbyć —powinien wyrzec się całego świata.

Charakterystyczne są już tytuły dzieła św. Ambroże­
go. ^De fuga sacculk1 (O ucieczce ze świata) i ^De bono 
mortis^ (O dobru śmierci), w których ten wielki ojciec ko­
ścioła za największy ideał życia chrześcijańskiego uznaje 
zaparcie samego siebie, wyrzeczenie się wszystkiego, co jest 
światowym. Uciekajmy stąd gdzie niczego niema, gdzie 
to, co za wspaniałe się uważa—marnym jest; a ten co się 
ma za wielkiego—niczym jest 2). A teraz przyczyna, dla 
której mamy stąd uciekać: abyśmy przeszli od zła ku do-

1) Epist. ad Diogn. roz. V i VI; patrz Mique. Patrol: tom II, str. 
1175 i dalsze.

2) De fuga sacculi, roz. 5, 25.



125 —

bru, od niepewnego do istotnego, bezpiecznego, prawdy 
pełnego, od śmierci do życia 1). „Jest to przejście od ze­
psucia do prawości, od śmiertelności do nieśmiertelności, 
od zamętu do spokoju. Wszak śmierć jest pogrzebaniem 
nieprawości, zmartwychwstaniem cnoty!" 2).

„Ta wielka przepaść między światem doczesnym i wie­
cznym wymagała od chrześcijan ubóstwa, zadawalania się 
skromnym pożywieniem (chlebem i wodą) i odzieniem, za­
braniała im nabywanie domów i roli, kazała unikać 
grzechu przejmowania się doczesnymi troskami" 1). „Czyż 
znacie miasto, w którym macie mieszkać, że kupujecie po­
la, domy, przy goto wuj ecie sobie wspaniałe życie? Kto 
czyni to, w tym mieście, nie będzie myślał o powrocie do 
swego miasta!" „Pan tego miasta mówi: spełniaj moje 
przykazania, albo też opuść moje miasto" 3).

1) De fuga sacculi, roz. 7, 30.
2) De bono moftis, roz. 4, 15.
3) Kenii 409 (Ignat ad Rom. 6 Past. Herm 3, 1. Ciem. Hom.

Zwróćmy uwagę na poszczególne strony chrześcijań­
skiego supranaturalizmu.

Mówiłem już, że według zapatrywań greckich, czło­
wiek tylko w państwie mógł się należycie rozwijać. Czło­
wiek będzie człowiekiem w całym znaczeniu słowa jedynie 
wówczas, gdy się stanie obywatelem kraju. Chrześcijanin 
obojętny na życie doczesne, nie przejmuje się życiem pu­
blicznym, państwem. Królestwo boże nie jest z tego świa­
ta; Chrześcijanin nie ma obowiązków względem państwo­
wej całości, zrzeka się w niej wszelkiego współudziału, nie 
chce działać na korzyść władzy; oddaje cesarzowi, co jest 
cesarskie tylko dla niewywoływania zgorszenia. To było 
powodem rozdwojenia i niezgody, jaka wkrótce wystąpiła 
między państwem i kościołem.

Dla chrześcijan życie czynne społeczne nie miało war­

15, 7).



126 —

tości; ich ideałem było życie samotne, pustelnicze. Państwo 
miało dla nich znaczenie negatywne jedynie, gdyż jego 
prawa zabraniały dopuszczać się krzywdy, występków. 
Państwo jest złem koniecznym, a jak mówił św. Chryzo­
stom „Grzech uczynił ten system władzy koniecznym". 
Według św. Augustyna obojętnym jest pod jaką władzą 
człowiek żyje, a o to tylko idzie, czy władza owa nie 
zmusza do bezbożności i niesprawiedliwości. Tertullian 
otwarcie przyznaje „Nic nam nie jest równie obojętnym, 
jak państwo“ 1) •

Chrześcijanin pamiętny na słowa kazania na górze 
„Nie sądźcie, abyście nie byli sądzeni" nie uznaje prawo­
mocności sądów świeckich i wszelkie spory stara się zała­
godzić prywatnie. Św. Paweł uważa procesowanie za rzecz 
niegodną wyznawców Chrystusa, za grzech.

Stąd między życiem chrześcijańskim a publicznym 
od pierwszej chwili wynika rozdźwięk. Księżom nie było 
wolno skarżyć się przed sądem świeckim. Koncylium 
w Kartaginie w 401 zabroniło księżom stawać w roli 
świadków. Synod rzymski w 402 r. postanowił, aby ka­
żdy, kto spełnia jakiś urząd świecki, a pragnie wstąpić do 
stanu duchownego—odbył przedtym przepisaną pokutę.

Chrześcijanie więc nie dbali początkowo o życie pu­
bliczne, społeczne, władzę i godności; uznawali jedynie 
społeczność wiernych, obcowanie ze świętymi. To krańco­
we zapatrywanie złagodniało z czasem i państwu przyzna­
no wartość względną, t. j. ceniono je o tyle, o ile wystę­
powało przeciwko złu. Nawet i państwo Rzymskie—do­
póki w nim panowała sprawiedliwość—uznawali chrześcijanie, 
modlili się za nie. Meliton przyznaje, że chrześcijaństwo 
i cesarstwo rzymskie, są przez swą współczesność pokre­
wnymi potęgami światowymi. Według niego państwo ma 
obowiązek opiekowania się chrześcijaństwem, gdyż ono

1) Apol 8, nec ulla res magis aliena quam publica. 



127 —

powstało z cesarstwem i przyniosło szczęście i błogosła­
wieństwo cesarzom, którzy je czcili. Cała jednak organi­
zacja państwowa nie będzie wiecznie istnieć, tylko do 
czasu, kiedy na ziemi urzeczywistni się królestwo boże; 
wówczas zbytecznym się stanie państwo świeckie. Trzeba 
pamiętać, że na początku ery chrześcijańskiej powszechnie 
wierzono w bliski koniec świata, w przyjście Zbawiciela 
w pełni chwały i w założenie królestwa boskiego na ziemi 
(chilijazm).

Chrześcijanin w znaczeniu ewangelicznym odnosi się 
obojętnie i względem życia rodzinnego. W ewangelii znaj­
dujemy bardzo mało wzmianek o życiu rodzinnym. Celem 
małżeństwa jest połączenie w związek doczesny pojedyn­
czych jednostek; chrześcijaństwo jednak prowadzi i dąży 
do ogarnięcia, połączenia trwałego całej ludzkości. Miłość 
zmysłowa, troska o potrzeby rodziny przeszkadza człowie­
kowi w oddaniu się życiu świętemu. Panieństwo wyżej 
chrześcijanie stawiają od małżeństwa; samo w sobie nie 
jest ono grzechem, ale panieństwo jest cnotą. Zbawicie] 
mówi: „Jeśli kto idzie ku mnie, a nie ma w nienawiści 
ojca swego i matki i żony i synów i braci i sióstr, a wre­
szcie i życia swego—ten nie może być moim uczniem" 1). 
Tak, kto chce iść za Chrystusem musi zerwać wszelkie 
więzy i obowiązki rodzinne. Najlepszym przykładem są 
słowa Chrystusa 2): „Mniemacie, abym przyszedł pokój da­
wać na ziemię? „Nie mówię wam; ale rozłączenie; albo­
wiem odtąd będzie ich pięć w jednym domu rozłączonych: 
trzej przeciwko dwiema, a dwa przeciwko trzem. Oddzielą 
się ojciec przeciw córce, a córka przeciw matce; świekra 
przeciwko synowej swej, a synowa przeciw świekrze swej". 
Św. Paweł mówi: „Kto wchodzi w związki małżeńskie 
dobrze czyni, ale kto się nie żeni—lepiej czyni.“

1) Łukasz, 14, 26; porównaj też ewan. Mat. 10—34.
2) Łuk. 12, 51.



— 128 —

Chrystus przyrzeka obfitą zapłatę w niebiesiech tym, 
którzy dla niego opuszczą dom swój i rodzinę.

Życie w dziewictwie wyżej ceniono od rodzinnego. 
„Kto zawrze małżeństwo nie grzeszy, ale kto sam żyje, 
zjednywuje sobie zasługę przed Panem" 1).

1) Post. Herm. 2, 45.
2) Eicken H. Geschichte und System der mitellalterlichen Weltan- 

schauung (Stutgart 1874) str. 123.
3) Hier. ep. 14 ad Heliodorum (Eicken 125).

Niektórzy dochodzili w tym do krańcowości. Dla 
usankcjowania więc małżeństwa powstał wkrótce zwyczaj 
żądania przed wstąpieniem w związki małżeńskie specjal­
nego pozwolenia od biskupa. Tertullian nie uznaje wprost 
małżeństwa bez poprzedniego oznajmienia zawartego.

Takie zapatrywania, mocno nieprzyjazne dla związ­
ków małżeńskich, znalazło wielu zwolenników, dla tego 
też koncylium z pierwszej połowy IV stulecia zmuszone 
było potępić, powszechne wówczas mniemanie, jakoby mał­
żeństwo miało być przeszkodą w pozyskaniu wiecznej 
szczęśliwości 2).

Wkrótce czystość dozgonna obowiązywała wyższych 
duchownych, za ich przykładem szło i wielu wiernych. 
To naśladownictwo życia w panieństwie dochodziło niekie­
dy do ascetycznego okrucieństwa. Św. Hieronim, nama­
wiając Heliodora do opuszczenia, swej rodziny, tak doń 
przemawia: ,,Jeśli twój mały siostrzeniec zarzuci ramiona 
na twą szyję, jeśli ukaże ci się matka twoja z rozpuszczo­
nym włosem i rwać będzie szaty na piersiach, którymi cię 
karmiła, jeśli uklęknie na progu przed tobą ojciec twój — 
przejdź po ciele ojca, idź bez łzy w oku ku znamieniu 
krzyża. W tym wypadku okrucieństwo jest tylko pobo- 
żnością" 3).

Samo małżeństwo ma prowadzić wreszcie do czysto- 
stości i wstrzemięźliwości. Według chrześcijańskiego po­



— 129

jęcia celem jego nie powinna być rozkosz, lecz rozmnaża­
nie się rodzaju ludzkiego i wychowanie dziatek. Apologiet 
Atenagor w następujących słowach określa znaczenie 
chrześcijańskiego małżeństwa: „Celem naszego małżeństwa 
dać życie dzieciom; podobni jesteśmy do rolnika, który nie 
sieje więcej ziarna, niż potrzebuje do zbioru" 1). Związek 
małżeński powinien być uświęcony wzniosłą miłością bli­
źniego. „Mężowie powinni miłować swe żony, jako Chry­
stus Kościół umiłował, prowadzić je do dobrego. Żony 
powinny przede wszystkim kochać Boga, a potym miłością 
czystą otaczać męża, wszyscy zaś powinni zachowywać 
wstrzemięźliwość" 2).

Z supranaturałizmu wypływało tedy, że dla chrześci­
janina nie było ponętne życie społeczne, czynny współ­
udział w sprawach państwowych, lecz samotność i życie 
pustelnicze. Również nie pociągała go rodzina, w czysto­
ści bowiem widział chrześcijańską doskonałość. Wszystko 
więc, co się odnosi do życia doczesnego według poglądu chrześci­
jańskiego nie posiadaj wartości absolutnej, lecz względną, t. j. 
o tyle o ile może być pomocne do moralnego odrodzenia i zbawienia 
człoicieka.

Dla chrześcijanina obojętne są wszelkie ziemskie spra­
wy i rzeczy: majątek, rola, gdyż to do grzechu jedynie 
prowadzi.

Dobry chrześcijanin skarb swój w niebiesiech prze­
chowuje, tam go ani mól ani rdza nie psuje. Łatwiej 
wielbłąd przejdzie przez ucho igły, aniżeli bogacz dostanie 
się do królestwa niebieskiego. Człowiek nie może służyć 
Bogu i mamonie; chrześcijanin jednego się będzie trzymał, 
drugim pogardzi 3). Młodzieńcowi, który chciał się udo-

1) Athenag. 32 (również Barnal. 19. Past. Herm. 2, 4, 1; porów. 
Reim. 392).

2) Ignat. ad Polyc. 5 (Keim 394).
3) Mat, 6, 24.



130 —

skonalać, rozkazał Zbawiciel, ażeby sprzedał swą majętność 
i wszystko ubogim rozdał. W przypowieści o bogaczu 
i Łazarzu utożsamione jest bogactwo z bezbożnością, ubó­
stwo ze świętością. Judasza wiedzie do zdrady Chrystusa 
tylko chęć zdobycia pieniędzy. Dlatego też upomina Zba­
wiciel: „Nie skarbcie sobie skarbów na ziemi, ale skarbcie 
je w niebie" 1).

1) Mat. 6, 19, 20.
2) I. Timoth. 6, 10.
3) List II do Koryn. 6,10.

Św. Paweł ostrzega przed zamiłowaniem do bogactwa 
i chciwością, jako źródłem wszelkiego zła 2). Ten kto po­
siada swój majątek powinien się według św. Pawła tak 
zachowywać ,,jakoby go nie miał" t. j. używać go na 
spełnianie miłosiernych uczynków. To też pierwsze gminy 
chrześcijańskie miały wspólną własność. „Przynosimy 
wszystko, co mamy i dzielimy się tym z potrzebującymi" 
(św. Just.).

Bogactwo uważane było powszechnie za przeszkodę 
do zbawienia. Ubóstwo zaś za największy majątek chrze­
ścijan. Słowa św. Pawła najlepiej stwierdzają to przeko­
nanie: „Zawsze występujemy jako smętni, lecz zawsze we­
seli; jako ubodzy, lecz wielu ubogacający, jako nic niema- 
jacy a wszystko mający" 3).

Zasadę ową doprowadzano już do krańcowości. Św. 
Grzegorz z Nizzy nazywa wyrazy: ,,moje“, „twoje" bardzo 
zgubnymi, niebezpiecznymi; św. Ambroży uważa znów 
osobisty majątek za kradzież poprostu. Stąd też handel, 
wszelkie zyski materjalne surowo były zakazywane (np. 
Tertullian). Najdawniejsze koncylia kościelne zabraniały 
księżom wypożyczania pieniędzy na procenty; później pra­
wo to rozszerzono i stosowano do wszystkich wyznawców 
Chrystusa. Tym można sobie tłomaczyć zwyczaj przeka­
zywania testamentalnie majątków kościołowi.



131 —

Potrzeby życiowe chrześcijan miały się ograniczać 
na najniezbędniejszych. Pożywienie było nader skromne, 
a posty uważano (św. Chryzostom) za naśladowanie życia 
aniołów 1). Chrześcijanin powinien hartować swe ciało, 
umartwiać je, poskramiać żądze, powinien unikać zbytku, 
przyozdabiania ciała, pamiętając, że złoto i perły—to wy­
nalazek djabelski, a przystrajanie się w nie zeszpecą, zbe- 
czeszcza obraz Boga w człowieku 2).

Praca, o ile skierowana jest ku gromadzeniu zbyte­
cznego majątku, również jest potępianą. Chrześcijanin dba 
i stara się o rzeczy doskonalsze, wznioślejsze; nie myśli 
ustawicznie o tym, co będzie jadł i pił, czym się przyo- 
dzieje. Ptaki niebieskie i kwiaty polne nie zajmują się 
tym - a przecież je żywi Ojciec niebieski. Chrześcijanin 
nie powinien naturalnie próżnować, ale również nie przy­
stoi mu troszczyć się zbytecznie o rzeczy doczesne. Powi­
nien on przedewszystkiem dbać o zbawienie swej duszy 
i bezgranicznie ufać w dobroć Bożą. „Troszczcie się naj­
pierw o królestwo niebieskie i sprawiedliwość jego" 3). 
Ewangelia zachęca chrześcijan do obojętności dla spraw 
doczesnych. „Dzień jutrzejszy sam o sobie troskać się 
będzie; dosyć dzień ma na swej nędzy" 4). Chrystus gromi 
młodzieńca, który mając zostać jego uczniem, wpierw chce 
pochować zmarłego ojca. „Niechaj martwi chowają swych 
zmarłych, a ty idź głosić Królestwo boże". 'Kto się nie 
wyrzeknie wszystkiego, co posiada-nie może być uczniem 
Chrystusa 5) Ktoby idąc za pługiem oglądał się, ten nie 
jest godzien Królestwa bożego. „Kto nie bierze krzyża 
swego i nie naśladuje mnie—nie jest mnie godzien" 6).

1) Ee ieun. serm. 1.
2) Eus. Demonst. Evang. roz. 11, 12.
3) Mat. 6, 32.
4) Mat. 6, 34.
5) Łukasz, 14, 33.
6) Mat. 10, 38.



132 —

Chrześcijanin pamięta o tym nieustannie, że obcym 
pielgrzymem jest na tej ziemi. „A którzy używają świata 
tego, jakoby nie używali, bo przemija kształt świata te- 
go" 1). Dla chrześcijanina niema też wartości zdrowie 
i uroda^ boć jedno i drugie przemijające jest i do grzechu 
prowadzi. Dlatego to każdy wyznawca Chrystusa gotów 
znosić najcięższe cierpienia i katusze, a dla własnej obro­
ny nie podniesie nawet prawicy. Zwłaszcza piękność fizy­
czna nie jest pożądaną, jako przedstawiająca niebezpie­
czeństwo dla cnoty i czystości. Starożytne wieki w sztuce 
plastycznej przedstawiały, ucieleśniały, jakby doskonałe 
piękno—chrześcijaństwo zaś nie uznaje go wcale. W naj­
starszej sztuce chrześcijańskiej wystawiano obrazy i posą­
gi Chrystusa zupełnie nieestetyczne, a czyniono to rozmy­
ślnie, dla kontrastu z idealnie artystycznymi postaciami 
bogów. Chrześcijanin nie dba o zewnętrzną tormę, zwra­
cając jedynie uwagę na ducha i treść.

Całe życie chrześcijańskie ma być tedy poskramia­
niem, przytępianiem naturalnych instynktów i zdolności. 
Cnoty starożytne polegają na uszlachetnieniu, przy pomo­
cy rozumu, owych wrodzonych cech i skłonności. Nauka 
chrześcijańska żąda cnotliwego umartwiania ciała. Greckie 
umiarkowanie, wskazujące człowiekowi granicę, do której 
się może posuwać w używaniu radości i rozkoszy u chrze­
ścijan nie istnieje wcale, boć oni używają świata, jakoby 
go wcale nie używali. Chrześcijańska zasada brzmi: ,,Jeśli 
tedy oko twoje gorszy cię, wyłup je i odrzuć precz od 
siebie, a jeśli jeszcze gorszy cię twa ręka, odetnij ją i za­
rzuć od siebie". Życie doczesne jest tylko przygotowa­
niem do śmierci; uciążliwą podróżą, wiodącą do życia wie­
cznego; radości zaś i rozkosze ziemskie—to sen, ułuda 
jedynie. Św. Jan 1) tak mówi o ujarzmieniu żądz zmysło-

1) Paweł. List do Kor. 7, 31.
2) I Epis. 2, 15. 



133 —

słowych: „Nie miłujcie świata, ani tego, co jest na świecie, 
jeśli kto miłuje świat, niemasz w nim ojcowskiej miłości; 
Albowiem wszystko, co jest na świecie — jest pożądliwo­
ścią ciała i oczu, pychą żywota, która nie jest od ojca, ale 
jest ze świata. Świat przemija i pożądliwości jego. Lecz 
kto czyni wolę bożą, ten trwa na wieki".

Grecy cenili również i cnotę waleczności, która była 
udoskonaleniem instynktu samozachowawczego, chęcią 
uchronienia swego „ja" przed wszelkim niebezpieczeń­
stwem. I tej cnoty nie zna chrześcjanin. On nie występu­
je nawet w swej obronie, nie sprzeciwia się złemu, nie mści 
się za doznaną krzywdę. „A ja powiadam wam, żebyście 
się nie sprzeciwiali złemu; jeśli cię kto uderzy w jeden 
policzek, nadstaw mu i drugiego." Chrześcjaninowi nie 
wolno posługiwać się mieczem. Chrystus odebrał miecz 
Piotrowi i rzekł: „Kto mieczem wojuje — od miecza zgi- 
nie". Przy pomocy miecza zdobywa się władzę, lecz wy­
znawca Chrystusa nie dba o nią, a zrzekłszy się wszelkie­
go współudziału w życiu publiczno-państwowym, nie mo­
że być i rycerzem. Tertuljan tak się o tym wyraża: 1) „Nie 
można Bogu i człowiekowi przysięgi składać, służyć pod 
sztandarem Chrystusa i djabła, służyć w obozie światła 
i w obozie ciemności. Jedna dusza nie może należeć do 
dwu panów: do Boga i cesarza. Pan, odbierając miecz 
Piotrowi, rozbroił wszystkich." Męztwo tedy nie jest dla 
chrześcjan cnotą w znaczeniu ewangielicznym, jeno wyra­
zem przywiązania pogańskiego do tego świata i objawem 
wrodzonej zuchwałości grzesznej. Pierwotni chrześcjanie 
czuli wstręt do przelewu krwi i kary śmierci. „Rycerz 
chrześcjański" — to dla pierwotnego chrześcjaństwa zu­
pełna anomalja; krzyż i miecz — to dwa sprzeczne pojęcia. 
Pierwsze synody wzbroniły wprost wiernym służenia 
w wojsku. Rycerskie zakony chrześcjańskie, w średnich

1) De idola.

Bibl. Sam. Rozwój umysłowy ludów Europy. 



134 —

wiekach powstałe, są już dowodem kompromisu pierwotne­
go chrześcjaństwa ze światem. Paulsen 1) słusznie zwraca 
uwagę na to, że kiedykolwiek ożywia się, potęguje pra­
wdziwy chrześcjanizm, wówczas wzmaga się niechęć do 
zabójstw, wstręt do przelewu krwi i kary śmierci.

Chęć sławy, sprawiedliwość, tak wysoko ceniona przez 
greków również nie ma wielkiego znaczenia dla chrześcjan. 
Oni lubią spokój, nie sprzeczają się, nie procesują, nawet 
krzywdy i bezprawia znoszą z poddaniem się.

Chrześcjanin nie dąży też do zdobycia sławy, mając 
na pamięci słowa pisma św.: „Co jest dla ludzi wspaniałe, 
przed Bogiem jest szkaradne/4 „Kto się podwyższa — po- 
niżon będzie, a kto się poniża — podwyższeń będzie.44 
,,Ktokolwiek między wami chciałby panem być — będzie 
sługą waszym".

Supranaturalizm chrześcjański oznacza więc: zamiera­
nie dla świata, odrodzenie się dla nieba. Wyznawca Chry­
stusa wierzy święcie, że życie doczesne nie jest właściwym 
życiem; stąd wypływa zupełnie odmienne zapatrywanie 
się chrześcjan na śmierć fizyczną. Jak wiemy, dla starożyt­
nego greka, z epoki naturalizmu, myśl o śmierci była stra­
szną; chrześcjanin zaś nie lęka się jej, ba, nawet jej pra­
gnie. Wyobrażenie o świecie ziemskim i nadziemskim ule­
gło całkowitej przemianie. Dla greka życie doczesne było 
wszystkim, żywot pozagrobowy czymś niejasnym, cieniem. 
Dla chrześcjanina, przeciwnie. Życie na ziemi to okres do- 
wiadczeń, życie zaś pozagrobowe jest istotnym życiem. 
Życie doczesne jest przygotowaniem właściwie do śmierci,

Chrześcjanin nie przywiązuje się do życia, pamiętając, 
że „Kto chce zachować swe życie — straci je“. Śmierć 
jest wprost pożądaną, ona bowiem otwiera mu wejście do 
jego ojczyzny, wiecznej szczęśliwości. Śmierć fizyczna — 
to duchowe odrodzenie, wyswobodzenie z tego padołu łez

1) System der Ethik I, 71.



135 —

i cierpień; to symbol i początek nowego życia. To też 
o niej pamiętają wyznawcy Chrystusa przy wszystkich 
swych obrzędach. Chrzest, co wprowadza do społeczności 
wiernych, przypomina chrześcjaninowi chrzest krwawy, 
który będzie musiał ponieść za wiarę; przy grobach mę­
czenników, odprawiają się zaślubiny, szczątki świętych 
i męczenników co za Chrystusa śmierć ponieśli, składane 
są w ołtarze. Według świętego Ireneusza zadaniem chrze- 
ścjan jest myśl o dobrej śmierci 1).

1) Fragm. et Sturen 1,830.
2) Eucken, Dic lebensanschaungen i t. d., str. 239.

Nie obawiając się śmierci — nie lęka się bólu, troski, 
niepowodzenia doczesnego. Wszak Chrystus powiedział „Bło­
gosławieni, którzy cierpią dla sprawiedliwości, albowiem 
ich jest królestwo niebieskie".

Chrystjanizm jest religją biednych i cierpiących, dla­
tego rozszerzał się szybko wśród najniższych warstw. Asce­
tyzm rozwijał się w czasach pierwotnego chrześcjaństwa 
nadzwyczaj silnie. Osobisty majątek uważano za główne 
źródło nędzy światowej. Kto wyrzekał się rzeczywiście ma­
jątku, stał wyżej od tego, co tylko nie przywiązywał się 
doń zbytecznie. Czystość dziewicza stanowczo wyżej stoi 
od małżeństwa; św. Augustyn powitałby nawet z radością 
rezultat czystego życia — zaniknięcie pokolenia ludz­
kiego 2). /

Ten supranaturalizm przybiera charakter dodatni 
w cnotach chrześcjańskich, mianowicie w cierpliwości i po­
korze. Cnoty te przeciwstawiano wszystkim cnotom obywa­
tela starożytnych wieków, których chrześcjanie wcale nie 
uznawali.

Cierpliwość i pokora — to jedyna tarcza uczniów’ 
Chrystusa w walce ze światem i jego obłudą. Na tym to 
zasadza się bierność chrześcj aństwa w całej supranaturali- 
stycznej jego wielkości i majestacie. Cnoty starożytnych 



— 136 —

wieków zmierzały do rozwijania swego „ja"; chrześcjańskie 
zaś, o charakterze biernym, do poniżania go. „Nie sprze­
ciwiać się złemu" — toć to treść cnót chrześcjańskich.

Cierpliwość i pokorę chrześcjan dobrze określa św. 
paweł w następującym zdaniu: „Błogosławimy tym, któ­
rzy nam złorzecą; przeciwieństwa cierpliwie znosimy. Mo­
dlimy się za tych, co się z nas naśmiewają“. Św. Cyprjan 
główną różnicę między wiernymi a niewiernymi widzi 
w tym, że pierwsi znoszą z poddaniem nieszczęścia, które 
ich utrwalają jeszcze w wierze i prawdzie 1), drudzy przyj­
mują je z narzekaniem. Keim 2) w ten sposób przedstawia 
bohaterstwo pierwszych chrześcjan w znoszeniu prześlado­
wań i męczeństw. „Ze łzami modlili się o swą śmierć, tło­
czyli się do sali sądowej, gdzie nieraz usłyszeli wskutek 
tego brutalne słowa: „Zabijcie się więc sami". Umierali 
spokojnie z radością, modląc się za swych prześladowców, 
naśmiewając się ze swych sędziów, oprawców, nawet z ce­
zarów i bożków. Głośno wyrażali swą radość z opuszczę-, 
nia tego niesprawiedliwego świata; umierając niewiernym 
grozili wiecznym ogniem" 3). Śmierć męczeńska zjednywa­
ła wyznawcom Chrystusa najcenniejszą nagrodę, uważana 
była za największy zaszczyt. „Albowiem była ona drogą, 
prowadzącą z tego świata wprost do Boga, zespoleniem 
z Bogiem, a zamarciem dla świata, przyjściem z obczyzny 
do ojczyzny, ucieczką od niesprawiedliwych ludzi do czy­
stego, pełnego radości, nieśmiertelnego żywota" 4). Cierpie­
nie dla Chrystusa uważano za najpewniejszy środek zdoby­
cia wiecznej szczęśliwości. „Cierpiąc z nim razem — razem 
chwałę dzielimy“.

1) Eicken R. Die lebensanschauungen der grossen Denker 1897.
2) Keim 587 i dalsze.
3) Just. 1. 29 gaudent, dum patiuntur. List do Diog. 5.
4) Keim 558: Ignat. ad. Eph. 12. ad Rom. 2 Pnst. Hezm. 3. 1 Justy- 

njan 1. 8. Tak. 14.



137 —

Cierpliwość w znoszeniu przeciwności stała się prawdzi­
wą siłą chrześcjan. Boleść i cierpienie zyskały rzeczywistą, 
czynną jakby wartość. I na tym punkcie jest olbrzymia 
różnica z poglądami starożytnymi, co dobrze określa Ja- 
net i). Całe starożytne wieki tak wysoko stawiały dobro, 
starały się, aby człowiek nie cierpiał, unikał wszelkich 
przeciwności — ewangelja zaś przedstawia boleść, jako 
prawdziwe dobro. Cierpienie jest środkiem uświęcenia, udo- 
konalenia się, gdyż sam Bóg chciał cierpieć, umrzeć". 
Podobnież odzywa się Didon 2): „Cierpienie staje się środ­
kiem zbawienia. Ci, co wyrzekają się wszystkiego, posia­
dają Boga; kto cierpi jest szczęśliwym. Cisi i pokorni są 
najszczęśliwszymi; prześladowani będą zwycięzcami: kto 
łaknie sprawiedliwości, będzie nasycony; dusze nie myślą­
ce o sobie, ujrzą Boga i jego rozkosze." Chrystus, prawdzi­
wy Mesyjasz, odkupił świat nie za pomocą walki, zwy- 
cięztw lecz cierpieniem i śmiercią.

To też kto chciał poświęcić życie Chrystusowi, uświę- 
tobliwić się — ten uciekał od ludzi do lasów i gór i tam 
trawił czas na pokucie. „Tam na onych górach, w onych 
lasach jest siedlisko cnoty, są przybytki świętych — woła 
św. Chryzostom. Liczba pustelników owych, odumarłych 
jakby dla świata szybko się powiększała; oni to właśnie 
dali początek klasztorom, stowarzyszeniom zakonnym, po­
wstałym w średnich wiekach. Zakonnicy owi prowadzili 
nadzwyczaj surowy żywot, biczując się, znosząc przeróżne 
udręczenia cielesne3). „Jeden przykuty do słupa stał lat 
dziesięć, drugi ranił swą skórę ostrymi kamieniami, aby 
poskromić swe zmysłowe żądze, trzeci snem zmożony stał 
wciąż o o ścianę oparty; czwarty przywiązał sobie głowę 
do ciała, że leżał na ziemi jako zwierz skulony. Wszyscy

1) Janet. „Dzieje wiedzy politycznej". I.
2) „Jezus Chrystus". Paryż, 1891.
3) Eicken 131. 



- 138 —

umartwiali się najsurowszymi posty. Wielu z nich jadało 
co drugi, trzeci dzień i to jedynie najkonieczniejsze do ży­
cia pokarmy przyjmowali. Tacy ludzie uważani byli jako 
ideały zanikających czasów starożytnych.

Ideałem chrześcj ańskiej doskonałości było negowanie 
życia ziemskiego. Życie doskonałe widziano w życiu za­
konnym, którego trzy konieczne warunki:: ślub dozgonnej 
czystości, ubóstwa i posłuszeństwa oznaczały zwycięztwo ducha 
nad ciałem, opanowanie trzech najpotężniejszych instyn­
któw wrodzonych: popędu do życia rodzinnego, umiłowa­
nia majątku i chęci sławy światowej. Ten żywot święty (vi- 
ta sancta, religiosa) przeciwstawiono starożytnemu ideało­
wi życia, owemu połączeniu dobra z pięknem w greckiej 
kalokagathji.

Supranaturalizm, w wyżej nakreślonym znaczeniu, 
znalazł wkrótce wielu gorliwych zwolenników, gotowych 
oddać życie swe za Chrystusa. Zjawisko to, nadzwyczaj 
ciekawe objaśnia się między innymi i tym, że w pierw­
szym okresie chrześcj aństwa wierzono powszechnie w bliz- 
ki koniec świata, w przyjście Chrystusa, który miał zało­
żyć na ziemi królestwo boże. Były to marzenia i nadzieje 
chiliatyczne. Oczekiwano z pewnością bliskiego królestwa 
niebieskiego, co miało zwyciężyć potężne państwo Rzym­
skie 1).

1) Ign. ad. Rom. 6 Past. H. 3, 1. (Porówn. Keim.).

W nowej Jerozolimie założyć miał Chrystus nowe 
królestwo. Tam będzie widzialnie rządził całym światem 
przez tysiące lat. Patrjarchowie, prorocy, sprawiedliwi 
zmartwychwstaną, by uczestniczyć w tych sławnych rzą­
dach Chrystusa. Pojęcia o tym przyszłym królestwie były 
mocno zabarwione materjalizmem. Św. Ireneusz np. mówi, 
że fundamenty nowej Jerozolimy będą z rubinów i szafi­
rów, mury twierdzy zaś z kryształu. Laktancjusz pisze, iż 
wszyscy poddani w owym państwie poświęceni będą Bo­



— 139 —

gu. Nie wszyscy poganie zostaną wytępieni, gdyż znacz­
na ich liczba potrzebną będzie do niewolniczej obsługi 
sprawiedliwych.

36. Chrześcjaństwo, negując naturalizm grecki, wy­
stępowało tym samym przeciw ściśle z nim spojonemu ra­
cjonalizmowi. Dla wyznawcy Chrystusa niema wartości to 
wszystko, co bezpośrednio dotyczy życia ziemskiego, więc 
obojętną mu jest mądrość światowa. Na tym się zasadza 
chrześcjański supraracjonalizm, czyli antilógizm. Rozum ludz­
ki jest omylny, wiadomości jego niepewne, dlatego też 
chrześcjanin czerpie prawdę z dobrego, nieomylnego źródła 
z nadprzyrodzonego objawienia.

Według poglądu pierwotnych chrześcjan wiedza i sztu­
ka sama przez się jest bezwartościową. Człowiek, o ile nie 
jest oświecony światłem objawienia, jest nierozumnym. 
Chrystus błogosławi ubogich duchem, mówiąc1): „Wyzna- 
wam tobie Ojcze Panie nieba i ziemi, żeś te rzeczy zakrył 
przed mądrymi i roztropnymi, a objawiłeś je maluczkim/4 
Nauka Chrystusa objęła szerokie masy ludowe; jej pierw­
szymi apostołami i uczniami byli ludzie prości, niewykształ- 
ceni zupełnie. W pierwszych czasach chrześcjaństwa roz­
szerzona była niezmiernie nieufność do wszelkiej wiedzy, 
o której wyrażano się ostro, pogardliwie. Według słów św. 
Pawła uczynił Bóg mądrość — głupstwem. „Albowiem 
słowo krzyża tym, którzy giną jest głupstwem, lecz tym, 
którzy zbawienia dostępują, to jest nam — jest mocą bo­
żą. Ale wybrał Bóg głupstwo świata, aby zawstydził mo­
cne 1). Tenże sam apostoł, mąż przesiąknięty wprost gre­
ckim wykształceniem, ostrzega chrześcjan, ażeby sie nie 
dali okłamać przez tych, co uczą mądrości światowej we­
dług praw ludzkich, a nie boskich" 3). „Niewielu mądrych 

1) Mat. 11, 25.
2) List do Koryntjana, 1, 18, 2, 1.
3) List do Kor. 1, 20. Kolor. 2, 8.



- 140 —

wedle ciała, nie wielu możnych, nie wielu zacnych wybrał 
Bóg, ale wybrał głupie, wzgardzone, mdłe i podłe świata 
tego; albowiem od początku chciał Bóg krzyżem zawsty­
dzić mądre i silne" 1).

Wielu ojców kościoła przeciwstawiało kłamliwej wie­
dzy pogańsktej — prawdę ewangielji. Cała nauka, filozo - 
fja grecka ogłoszoną została za wymysł złego ducha 2). 
Podkreślano jej słabe strony, jej chwiejność i t. p. Nie­
których filozofów greckich uznano za sofistów, chciwców. 
Mincjusz Felix nazwał nawet największego myśliciela gre­
ckiego, Sokratesa, błaznem z Attyki 3). Niezgodę między 
pogańską wiedzą a chrześcjańską nauką, przedstawił do­
brze św. Hieronim w następującym określeniu: „Cóż mają 
wspólnego Chrystus i Beljol, psalmy a Horacjusz, ewan- 
gielja a Wirgiljusz, apostołowie a Cyceron. Nie możemy 
pić jednocześnie z kielicha Chrystusa i z kielicha djabła". 
Pewien chrześcjanin w znanym podaniu Celsusa 4) tak się 
wyraża: „Żaden mędrzec, żaden uczony, żaden przebiegły 
człowiek nie odważy się przyjść do nas; przebiegłość, uczo- 
ność uważamy za zło; ale kto jest prostego serca, kto jest 
niemocnym, kto jest dziecięciem, kto jest głupcem — ten 
niechaj przyjdzie do nas z ufnością." Według św. Ambro­
żego ten tylko jest mądrym, kto milczeć umie. Wiedzę, 
zarówno jak cnoty greckie, uważano za pychę, chełpliwość 
zuchwałą i obniżano stale ich wartość wobec wiary. Ate- 
nagoras wyraźnie mówi ,,O Bogu od Boga się tylko moż­
na czegoś nauczyć" 5). Ojcowie rzymscy, którym obca by­
ła filozofja grecka, najwięcej się do niej uprzedzali. Świe­
ckiej wiedzy zarzucano niejasność, brak ścisłości, a przede- 
wszystkim brak dostępności dla szerszych warstw. Nauka

1) List do Kor. 1, 26.
2) Ciem. Hom. 1, 10, 21. 2, 7, 5. 18. 4, 12.
3) Min. Fel. 38: „Scurra atticus".
4) Cels. 3, 44.
5) Eucken R. 187.



— 141 — 

chrześcjańska jest natomiast prawdziwą i wszyscy mogą 
ją sobie przyswoić. Każdy rzemieślnik, jak dowodzi Ter- 
tuljan, zna Boga, daje o nim świadectwo i spełnia tó 
wszystko, czego Bóg odeń wymaga, aczkolwiek Platon 
twierdzi, że trudno jest znaleźć kierownika świata, a zna­
lazłszy go nawet, trudno o nim wszystkim opowiedzieć.

Laktancjusz potępia mądrość świecką i pracę nauko­
wą 1), boć ona nie prowadzi do należytych wyników, nie 
przyczynia się do zbawienia.

t) Div. inst. 3, 3.
2) Eicken 130.

Nieświadomość w rzeczach świeckich nie była też 
uważaną za rzecz naganną, przeciwnie, była koniecznym 
warunkiem do zbawienia, rzeczywistym ideałem życia 
chrześcjańskiego. Pustelnicy nie posiadali elementarnych 
nawet wiadomości, pogardzali nimi wprost. Św. Antoni 
nie nauczył się czytać, ani pisać, aby mu to nie przeszka­
dzało w praktykach religijnych. Św. Paweł pustelnik był 
podobno tak ograniczonym, iż nie wiedział, czy Chrystus 
żył przed, czy po prorokach2).

Z tej niechęci do wszelkiej wiedzy wypływa wstręt 
pierwszych chrześcjan do literackich płodów pogańskich 
wieków. Zwłaszcza filozofja grecka zasługuje na bezwarun­
kowe potępienie. Zacięcie przeciw niej występował Tertu- 
Ijan. Według niego, filozofja grecka — to dzieło szatana, 
z którym chrześcjaństwo niema nic wspólnego. „Cóż jest 
wspólnego między chrześcjaninem a poganinem? Zwolenni­
kiem i przeciwnikiem kłamstwa, złodziejem i stróżem pra­
wdy, między synem Grecji a synem nieba? Cóż mają 
wspólnego Ateny a Jerozolima, akademja i kościół, here­
tycy i chrześcjanie? Nauka nasza pochodzi ze świątyni 
Salomona, a od czasu przyjścia Chrystusa nie jesteśmy ni-



— 142 —

czego ciekawi. Poza nauką Chrystusa nie powinniśmy od­
dawać się żadnym badaniom. Filozofja starożytna jest 
bezwartościową. Tales nie umiał nic powiedzieć Krezusowi 
o Bogu, Sokrates kierowany był przez djabła, Arystoteles 
był biedakiem... Filozofowie są patrjarchami kacerzy, prze­
czą samym sobie. Prawdę posiada clirześcjanin jedynie, 
a prawda ta jest w Chrystusie. Prawda chrześcjańska 
sprzeciwia się mądrości światowej, wszelkiemu wykształce­
niu. W tym jej zwycięstwo i siła 1). „Ukrzyżowan był syn 
boży - nie jest to hańbą, ponieważ to było haniebne. Umarł 
syn boży, więc powinniśmy wierzyć, że to jest szczęśliwe. 
Pogrzebion został, zmartwychwstał: to jest pewne, ponie­
waż to jest niemożliwe." Stąd hasło Tertuljana: „Credo, 
quia absurdum est", jakie najlepiej objaśnia nieprzyjaciel­
skie stanowisko pierwotnego chrześcjaństwa względem 
wiedzy i filozofji. Chrześcjaninowi nie godziło się nawet 
czytać pogańskich autorów. Dlatego też św. Hieronimowi 
śniło się, że przed sądem Chrystusa biczowan był przez 
aniołów za czytanie z przyjemnością prac Cycerona. Dla 
św. Augustyna Homer jest tylko „poetą boskich grze- 
chów"; różnorodność systematów filozoficznych porównywał 
on do wieży Babel.

Owe wrogie usposobienie do wiedzy trwało bardzo 
długo. Nie nauka pogańska, lecz wiara powinna prowa­
dzić chrześcjanina ku nadprzyrodzonym świętym tajemni­
com, do źródła słodkiego mądrości, ku światłu nieprzystę­
pnemu, w którym Bóg przebywa.

Supranaturalizm i supraracjonalizm chrześcjański ozna­
cza tedy negowanie człowieka, jego przyrodzonych własno­
ści, zamarcie dla świata, a odrodzenie się w duchu i pra-

1) Patrz Apol. 16. De praescr. 7. Ado Herm 8. De an. 1, 2, 3 
i inne.



143 —

wdzie, wzniesienie się do najwyższej prawdy nadprzyrodzo­
nego objawienia.

37. Chrześcjaństwo, odrzucając starożytny naturalizm 
i racjonalizm, przeciwstawiając cnotom dawnym, zasadza­
jącym się na uszlachetnianiu wrodzonych instynktów 
i zdolności — swoje cnoty: pokorę i cierpliwość — posia­
dało dodatnią cechę. Obok tej bowiem ujemnej strony, dą­
żącej do obalenia starego światopoglądu, jaki cywilizacja 
grecka wytworzyła — pojawiła się i dodatnia strona, któ­
ra przyniosła ludzkości zbawienie. Była nią chrześcjańska 
miłość ku Bogu i bliźniemu — obie one dopełniły, udoskona­
liły teorję Epikura o znaczeniu przyjaźni i pojęcia stoików 
o równości wszystkich ludzi i wszechobywatelstwie.

Sam Chrystus czytał w prawie Mojżesza ważne sło­
wa (III, 19, 17) „Będziesz miłował bliźniego swego, jako 
siebie samego" i (V, 6, 4) „Miłować będziesz Boga z ca­
łego serca swego, z całej swej duszy, ze wszystkich sił swo- 
ich" i wyrazom tym, które dotąd były martwą literą pra­
wa, nadał głębokie znaczenia swą nauką i życiem.

Dodatnia strona chrześcjaństwa opierała się na prze­
konaniu, że Bóg jest absolutnym dobrem, że zadaniem 
życia ludzkiego — wzniesienie się do jego dobroci i świę­
tości.

Przejście od cnót: cierpliwości i pokory do pozyty­
wnej miłości tworzy poddanie się woli bożej. Poddanie to 
oznacza wyrzeczenie się swego ja, stłumienie swych pra­
gnień i skłonności, wyłączne spełnianie woli bożej. Począ­
tkowe słowa modlitwy pańskiej „Ojcze nasz" wyrażają uf­
ność ku Bogu, jako najwyższemu dobru, stwórcy i ojcu 
wszelkiego stworzenia. „Przyjdź królestwo twoje, bądź 
wola twoja, jako w niebie, tak i na ziemi", a zwła­
szcza modlitwa Chrystusa, którą wypowiedział w chwili 
największych cierpień: „Nie moja wola, ale twoja niech się 
stanie" — najlepiej określają znaczenie poddania się woli 
bożej.



— 144 —

Przez pierwsze przykazanie Chrystusa, oparte na pra- 
wie Mojżesza: ,,Będziesz miłował Boga swego nadewszy- 
stko" — człowiek podnosi się ze swej niedoskonałości, uło­
mności, ograniczoności do uświadomienia sobie, że istotą 
wszelkiego starania się jest dobro.

Ponieważ natura ludzka zbliżona jest do Boga, natu­
ralnym jest i dalsze przeświadczenie o równości brater­
skiej wszystkich ludzi, a za nim i drugie przykazanie Zba­
wiciela: ,,Będziesz miłował bliźniego swego, jako siebie sa- 
mego".

Ta konieczna, ogólna miłość bliźniego nadaje religji 
chrześcjańskiej znamię powszechności (uniwersalizmu). 
Przypowieść o Samarytaninie objaśnia kogo należy uwa­
żać za bliźniego. Miłość chrześcjańska nie ogranicza się na 
małym kole krewnych, współrodaków, lecz obejmuje wszy­
stkich i tych, co tą biednymi, stroskanymi i prześladowa­
nymi. Opierając się na przekonaniu o ogólnej równości lu­
dzi, wypływającym z wiary w pokrewieństwo natury bo­
skiej z ludzką — miłość ta ogarnia nawet nieprzyjaciół.

Znaczenie tej czynnej miłości, zespolonej z chrześcjań- 
ską pokorą, cierpliwością, poddaniem się, zamiłowaniem 
pokoju, rozszerza, mówiąc: „Miłujcie nieprzyjacioły wasze, 
błogosławcie tym, co was przeklinają, dobrze czyńcie nie­
nawidzącym was, módlcie się za tych, którzy was prześla­
dują i złorzeczą wam“.

Chrystus sam na krzyżu modli się za swych wrogów.
List do Diogeneta (nieraz tutaj wymieniany), cały 

.,habitus“ czynnej miłości chrześcjańskiej — tak ją opisu­
je: „Chrześcjanie wszystkich miłują, a wszyscy ich prześla­
dują; chrześcjanie miłują tych, którzy ich nienawidzą, bło­
gosławią tych, co ich tępią, czczą tych, którzy się z nich 
naśmiewają.

Euzebjusz pięknie się wyraża o wpływie chrześcjań: 
„Daje ono uczestnictwo w nauce boskiej, uczy szlachetnie 
i głęboko myśleć, znosić przywary bliźnich, nie odpłacać 



145 —

za złe złem, wznosi ponad namiętność i gniew i wszelką 
zmysłową żądzę; naucza rozdzielać swój majątek między 
potrzebującymi i biednymi, pozdrawiać i tego, kto według 
praw światowych obcym jest i trzymając się boskiego pra­
wa, uznawać go za bliźniego i brata".

Czynna miłość bliźniego wszędzie koi cierpienie, ocie­
ra łzy, spełnia dobro dla dobra samego; miłość ta zwraca 
się do maluczkich, biednych, grzeszników i upadłych, do 
tych nawet, co nazwani są wyrzutkami społeczeństwa. Mi­
łość ta nietylko w nieprzyjacielu widzi człowieka, brata 
i pomaga mu, bo człowiek najniższy, zły, złoczyńca, nie 
jest dla chrześcjanina przedmiotem wstrętnym. Chrześcja- 
nin w każdym człowieku widzi i miłuje swego bli­
źniego.

Zbawiciel woła do wszystkich bez różnicy: „Pójdźcie 
do mnie wszyscy, którzy pracujecie i obciążeni jesteście, 
a ja wam ulżę." Głosi on ewangelję dla biednych, wy­
dziedziczonych. Błogosławieństwa Chrystusa właśnie ubo­
gim, cichym, łaknącym sprawiedliwości, znoszącym cudze 
przywary — przyrzeka obfitą zapłatę w niebiosach.

Przedstawiając sąd ostateczny, rozdziela Chrystus 
całą ludzkość na dwie grupy: na tych, co żyli tylko dla 
siebie i tych, co żyli dla drugich.

Miłość bliźniego staje się normą życia prawdziwie 
chrześcjańskiego.

W pierwszych okresach chrześcjaństwa miłość ta 
uwydatniała się w czynach. Opiekowano się zwłaszcza 
troskliwie biedakami, sierotami. I w tym tkwiła potęga 
chrystjanizmu, pozyskując nowej nauce zapalonych wy­
znawców. Słuszne też są słowa Atenagorasa1). „Któż ze 
wszystkich filozofów z ich wymową, sylogizmami żyje tak 

1) Athen. nPóC^. T. Xptatizvóv. (Mignę, Patr. gr. VI, col. 912).



146 —

czysto, niewinnie, że nietylko nie czuje nienawiści do 
swych nieprzyjaciół, ale ich miłuje, nie lży spotwarzają- 
cych, lecz modli się za nich, błogosławi wreszcie tych, któ­
rzy im życie odbieraj ą". Miłość bliźniego zwracała się głó­
wnie przeciw poganom, dla ukazania im szlachetnej stro­
ny nowej nauki. „Nie starajmy się ich naśladować, lecz 
dążmy do tego, by widzieli w nas braci swych" — woła 
św. Ignacy do pierwszych chrześcjan 1).

1) Ign. ad Troll. 8, ad Eph., 10.
2) Keim wyżej wym. 393.

Miłość bliźniego powinna była rozjaśniać cały świat, 
przyświecać całej ludzkości. „Światłość wasza niech świeci 
przed ludźmi, aby widzieli uczynki wasze dobre i chwalili 
Ojca waszego, który jest w niebiesiech".

Dodatnia, a jak mówi Keim, subtelniejsza część ety­
ki chrześcjańskiej brzmiała: „Miłujcie braci wzrokiem 
miłosierdzia pobożnego sierotom zastępujcie rodziców, wdo­
wy otaczajcie troskliwą opieką mężowską, miejcic staranie 
o wydawanie zamąż panien, opiekujcie się niemającymi 
pracy, zlitujcie się nad kalekami. Karmcie głodnych, to 
będzie najlepszym postem, napójcie spragnionych, odzie­
wajcie nagich, odwiedzajcie chorych, pomagajcie bliźniemu 
w pracy, wykupujcie z niewoli, przyjmijcie chętnie pod 
swą strzechę cudzoziemca, nie miejcie nikogo w nienawi­
ści. Służyć wdowom, niepogardzaó sierotami i biednymi, 
wyswobodzaó z niewoli i nędzy sługi boże, nie prześlado­
wać dłużników — oto główne czyny dobre. Przedewszyst- 
kim zaś: „Miłuj bliźniego swego więcej, niż własną duszę, 
nie nazywaj się właścicielem swego majątku — współwła­
ściciel nie przemijającego jest tym więcej uczestnikiem 
przemijającego. Przebaczaj każdemu, nawet i upadłemu, 
miej współczucie i modlitwę nawet i dla niewiernych" 2).

Życie chrześcjan opromieniały cnoty nieznane staroży­
tnym wiekom, cnoty czynne, będące wyrazem moralnego 



— 147 —

udoskonalania, wielkiej podniosłości ducha chrystjanizmu. 
Wywierały one błogosławiony wpływ, łagodziły ból, ocie­
rały łzy, niszczyły zło, rozszerzały dobro. A były nimi 
chrześcjańskie miłosierdzie, miłość bliźniego — istota najwyż­
szego przykazania Chrystusa.

Ani grecka łXeveptórc ani rzymska liberalitas nie mia­
ła podobnego znaczenia.



V.

Pogląd na świat i życie w średnich wiekach.

(Supranaturalizm średnich wieków.— Zboczenie od poglądu supranaturali- 
stycznego.—Pogodzenie chrześcjańskiego sopranaturalizmu z racjonalizmem. 
Przyczyny rozdźwięku między chrześcjaństwem ewangielicznym a histo­
rycznym. — Teologja i filozofja. — Charakter umysłowości średniowiecz- 
nej.- Pismo święte i Arystoteles.—Rozwój dogmatów chrześcjańskich (pro­
blemat teologiczny, antropologiczny, chrystologiczny). — Kościół i ducho­
wieństwo. — Idea grzechu pierworodnego i odkupienia. — Patrystyka (św. 
Augustyn). — Scholastyka (św. Tomasz z Aquinu). — Realizm i nomina- 
lizm. — Teorje fizykalne (cztery żywioły ziemskie, piąty niebieski; ruch 
prostolinjowy i kolisty). — Kosmologiczne teorje: geometryczna i antropo- 
centryczna. — Kulista forma ziemi. — Kwestja antypodów. — Wiadomości 
gieograficzne: Jerozolima zajmuje środkowy punkt ziemi. Mapa Lionarda 
Dati. — Wiadomości historyczne. — Filozofja historji św. Augustyna. — 
Stworzenie świata i sąd ostateczny. — Istnienie świata podzielone na 6—7 

okresów. — Wychowanie średniowieczne).

38. Zachodzi teraz pytanie, czy zasady chrześcjań- 
skie, które pogardzają światem ziemskim, nie uznają życia 
doczesnego, nie dowierzają rozumowi przyrodzonemu — 
były jedynym i powszechnym poglądem ludów średnio­
wiecznych? Czy ludy te umarły w rzeczywistości dla świa­
ta i całej natury, czy odznaczały się zupełną pokorą, za­



— 149 -

parciem się; czy stłumiły w sobie wszelkie instynkty i po­
pędy wrodzone, czy pogardzały absolutnie rozkoszą zmy­
słową — słowem, czy żyły w istocie według wymagań 
ascetyzmu chrześcjańskiego?

Rzeczywiście znajdujemy w czasach średniowiecznych 
szereg zjawisk godnych podziwu, zbliżonych w znacznej 
części do tego ideału ascetycznego. Całe średnie wieki, ze­
wnętrznie je biorąc, czynią wrażenie, jakoby nimi kiero­
wał i w nich panował światopogląd chrześcjański.

Dla jednostek, które w całej rozciągłość pojęły treść 
życia chrześcjańskiego; śmierć była istotnie odrodzeniem, 
początkiem nowego życia; marzyły też one o niej, przygo­
towywały się do niej bezustannie. Życie ziemskie miało 
o tyle wartość, o ile było dobrym przygotowaniem się do 
śmierci. Ze śmierci powstaje nowe życie doskonalsze. Myśl 
tę przedstawiano w legiendach poglądowo w sposób poe­
tyczny. Oto z ciał świętych wyrastają np. kwiaty niewinno­
ści — lilje. Z serca pewnego świętobliwego chrześcjanina 
wyrosło na grobie drzewo, na którego liściach widniał na­
pis „Ave Maria". Miał to być dar Matki Bożej za częste 
modlitwy i używanie jej imienia 1). Św. Dorota przed swą 
męczeńską śmiercią posłała Teofilowi róże i jabłka, jako 
pozdrowienie „z raju swego oblubieńca." "Według opowia­
dania Kosmasa: Kiedy wojewoda czeski, Bolesław I, w 1039 
r. rozkazał otworzyć w Gnieźnie grób św. Wojciecha, wy­
dostawała się stamtąd taka przyjemna woń, że obecni przez 
trzy dni nie potrzebowali przyjmować pokarmu2). Wielu 
zakonnikom ukazywała się przed ich śmiercią biała róża, 
niby pozdrowienie i powitanie z tamtego świata, od towa­
rzyszy, wcześniej zmarłych, którzy już zażyli niebieskich 
rozkoszy.

1) Porównaj Eicken wyż. 317.
2) Cosmas Chronić. Boemorum II 31 i inne.
Bibl. Sam. Rozwój umysłowy ludów Europy.

Przedewszystkim w życiu zakonnym rozwijało się 
w średnich wiekach przeświadczenie o znikomości życia 

10



— 150 —

ziemskiego, rzeczywiste pragnienie wyswobodzenia się z te­
go padołu łez. Modlono się w klasztorach gorąco o zwy­
ciężanie „ciała, świata i djabła", pokonywano, stłumiano 
zmysłową stronę człowieka. Papież Inocenty III najlepiej 
streścił ideał tego ascetyzmu w dziele swym z roku 1198 
„O pogardzaniu światem". Czytamy tam takie zdanie: 
„Umieramy, kiedy żyjemy, a wówczas dopiero przestajemy 
umierać, skoro przestajemy żyć" 1).

W średnich wiekach dla ascetyzmu chrześcjańskiego 
wszystko ziemskie miało względną wartość o tyle, ile przy­
czyniało się do zbawienia. Człowiek, chcący poświęcić 
Chrystusowi swe życie, musiał się wszystkiego wyrzec. Do 
tego wzywa św. Bernard z Clairvaux: „Zapomnij o swym 
ludzie, o swym domu rodzicielskim, wyrzeknij się zmysło­
wych skłonności, odwyknij od obyczajów światowych, wy­
strzegaj się swych dawniejszych nieprawości 2). Dalej znów 
nazywa „przywiązanie do majątku, do rodziny, chęć sła­
wy i pożądliwości ciała" 3) — sidłem djabelskim. Ideją 
przewodnią w myślach i czynach wielu ówczesnych ludzi, 
było przeciwieństwo między wiecznością a doczesnym ży­
ciem, między światem ziemskim i pozagrobowym między 
światem wogóle a Bogiem.

Św. Katarzyna Seneńska pogardza światem, boga­
ctwem, sławą, rozkoszą. „Świat stoi przeciw Bogu — Bóg 
przeciw światu. Oba nie mają nic wspólnego. Syn Boży 
wybrał sobie ubóstwo, upokorzenie, pogardę, głód i pra­
gnienie. Świat dąży do bogactwa, sławy i rozkoszy." Sama 
cna była doskonałym wzorem ascetyzmu i wytrwałości, 
godnej podziwu. Pielęgnowała chorych z bezprzykładnym 
poświęceniem, a skoro zaraziwszy się, dostała wrzodów po

1) Eicken z wyż. wym. 316.
2) Kazanie św. Bernarda w wydaniu Benedyktyńskim z r. 1718 

(Paryż). Sv. I., str. 815 (Eicken 315).
3) Eicken t. II, str. 345.



151 —

całym ciele, cieszyła się z nich i nazywała je „swymi ró- 
żami". Święty Franciszek z Assyżu utracił wzrok przez 
nieustanny płacz nad swymi grzechami i śmiercią Chry- 
stusa1). Wielu świętych od wczesnej młodości umartwiało 
się tak postami, że stali się wkrótce chorowitymi i przy­
śpieszyli tym swą śmierć.

1) Lett. tom II, str. 184 (Eicken 315).
2) Ep. ad fratres de monte Dei lib. I, liczba 2 (Eicken 324).
3) Sudendorf, Registrum Sv. 2, licz. 80 (tamże).

Owi wybitni przedstawiciele ascetyzmu średniowiecz­
nego tęsknili rzeczywiście do wyswobodzenia się z tego 
cielesnego więzienia. Tęsknota ich najlepiej się wyraża 
w przejmującej modlitwie do Marji Panny: ... do Ciebie 
wołamy wygnańcy, synowie Ewy, do ciebie wzdychamy 
jęczący i plączący na tym łez padole.

Surowość, okrucieństwo nawet ascetyzmu najwięcej 
się przejawiały w życiu zakonnym. Ogólnym przekonaniem 
było, iż życie klasztorne daje rozkosze niebieskie. Klaszto­
ry oddzielone były od świata zewnętrznego, uważane za 
coś wzniosłego. Życie świeckie przyrównywano do wy­
gnania żydów w Egipcie, klasztorne do ziemi obiecanej. 
Tylko życie zakonne zapewniało wieczne zbawienie. Dla­
tego też płacze św. Bernard nad młodzieńcem, który na 
prośby krewnych opuszcza jego klasztor. Guigo, przeor 
Kartuzów, zmarły w 137 r., napisał swym braciom: „Wa­
sze powołanie jest najwyższe, pierwsze miejsce zajmujące, 
równa się aniołom, czystości anielskiej. Wyście ślubowali 
nietylko świętość, lecz doskonałość świętości, najwyższy 
stopień wszelkiej doskonałości" 2). Zakonnicy uważani byli 
za „niebiańskich ludzi", „nadziemskich aniołów" 3).

W rozwoju reguł zakonnych widoczna jest dążność 
do coraz większej surowości, przejście od wstrzemięźliwo­
ści, umiarkowania do zupełnego zaparcia się i stłumienia 
całej swej natury. Zakon Benedyktynów poświęcał się jesz­



152 —

cze pracy fizycznej, zwłaszcza rolnictwu i ogrodownictwu, 
widząc w niej środek do pracy; później jednak powstały 
zakony bardziej surowe. Takimi byli w r. 184 Kartuzi, 
którzy chcieli urzeczwistnić istotne bohaterstwo chrześcjań- 
skiego ascetyzmu. A przecież jeszcze im wytykał prze­
pych św. Bernard z Clairvaux i dlatego założył regułę 
Cystersów, których w surowości przewyższyli Premonstra- 
ci, założeni przez św. Norberta, odznaczający się wielką 
moralnością i nadzwyczaj wymagający. W r. 1119 po­
wstały wreszcie zakony Dominikanów i Franciszkanów. 
Oni to nie uważali niczego za „swój" własny majątek. Nie 
usadawiali się w ciszy pustelniczej, lecz w dużych mia­
stach i tam żyli z żebraniny, ażeby, przez kontrast z prze­
pychem i bogactwem życia wielkomiejskiego — większy 
wpływ na ludzi wywierać. Przodownicy zakonników, zwła­
szcza zaś św. Bernard i Norbert są niedoścignionymi wzo 
rami ascetyzmu chrześcjańskiego. Umartwiali się w sposób 
okrutny, wzbudzający odrazę. Również wspaniały przykład 
zaparcia i wyrzeknięcia się świata dał zakonnik Hilde- 
brand, późniejszy papież Grzegorz VII. Biskup Wido z Fer­
rary tak opisuje jego życie: „Znosił z radością niedostatek, 
jakkolwiek miał najwyborniejsze potrawy. Znosił wieczne 
pragnienie, jakkolwiek na każde zawołanie mógł mieć 
wszelkie napoje" 1). Żywił się on podobno samymi jarzy­
nami. „Podczas kiedy wszyscy zajmowali się światowymi 
sprawami, on odsuwał się od tego, uważając życie to nie 
za ojczyznę rzeczywistą, lecz za wędrówkę przemijającą".

1) De scismate Hildebrandi lib. I c. 1. (Eicken 337).

Co się odnosiło do życia ziemskiego, przedstawiało 
jedynie wartość jako środek do dojścia do wyższych celów. 
Z tego stanowiska zapatrywano się w średnich wiekach na 
pracę i jej rezultat — majątek. Z tego też punktu widze­
nia, należy oceniać wyjątkowe warunki ekonomiczne.



— 153

Praca, zwłaszcza fizyczna, nie była wówczas tak, jak 
dziś cenioną. Życie chrześcjańskie miało bowiem zbliżać 
się do życia w niebie i raju, a tam przecież nie pracowa­
no. Dla chrześćjanina odpowiedniejszym był żywot kon­
templacyjny, poświęcony rozmyślaniu o wieczności, świę­
tości. Wkrótce jednak przekonano się, że cała ludzkość nie 
może tak żyć. Wszak nie mieszkamy w raju, a praca przy­
padła ludziom w udziale, jako doczesne zadośćuczynienie 
za grzech pierworodny. Zresztą praca może być doskona­
łym środkiem zbawienia, będąc umartwieniem ciała zapar­
ciem się siebie, zabezpieczeniem przed złymi myślami, 
przed grzechem. Św. Bernard mówi: „Bezczynność — to 
nieprzyjaciel duszy“. Praca tedy uznaną została i cenioną, 
jako droga, prowadząca do moralnej doskonałości i była 
warunkiem życia ascetycznego. Zrozumiano wychowawcze 
znaczenie pracy, lecz nie pojmowano jej wartości społecz­
nej, ekonomicznej. Zakładano klasztory na pustyniach, by 
zakonnicy mieli tam zupełny spokój do zbawiennego roz­
myślania i możność pracowania fizycznie. Uprawianie bez­
płodnych, pustych obszarów środkowej Europy jest bez- 
wątpienia zasługą mnichów. Najgorliwsi asceci byli rów­
nież najpilniejszymi pracownikami. Praca, uważana tylko 
za środek do wyższych celów — nie była naturalnie or­
ganizowaną: pracowano przytym jedynie dla chwili bieżą­
cej, bez myśli o przyszłości. Dlatego to nie rozwijał się 
wówczas przemysł. Istniały drobne zaledwie rzemiosła i to 
ograniczone jeszcze przez cechy średniowieczne. Sztuka 
w świątyniach jedynie znalazła zastosowanie, prywatne bo­
wiem gmachy aż do XIV stulecia przeważnie z drzewa 
stawiano, w stylu nadzwyczaj prostym. Również i w ubio­
rze wystrzegano się przepychu.

Wynik pracy — majątek nie przedstawiał też dla 
chrześcjan absolutnej wartości. Wspomniane już zdanie 
św. Ambrożego o bogactwie znalazło powszechny odgłos. 
Papież Grzegorz I mówił: „Ziemia jest własnością wszyst­
kich ludzi, więc płody swe ku wspólnemu używaniu wy-



— 154 —

daje" 1). Sw. Tomasz, opierając się na prawie przyrodzo­
nym, głosił, iż rządy zewnętrzne nie są własnością czło­
wieka, lecz Boga; człowiekowi dozwolono korzystać z nich, 
tymczasowo 2). Majątek prywatny został zaprowadzony 
przez chciwość, z grzechn pierworodnego powstałą 3). Wielu 
myślicieli średniowiecznych utożsamiało wprost bogactwo 
z kradzieżą. Caesarius pisał: „Każdy bogacz jest złodzie­
jem, albo ich dziedzicem" 4).

Obywatel średnich wieków, pamiętny tego, że Chry­
stus żył w ubóstwie, uważał biedę za ideał żywota święte­
go. Dlatego to ubóstwo było najważniejszym warunkiem 
zakonnego życia. Św. Franciszek z Assyżu tak się o nim 
wyraża. „Przez Syna Bożego, który dla nas wziął na się 
ubóstwo, stało się ono królewską cnotą, znamieniem wy­
branych". Gdzieindziej znów tenże święty nazywa biedaka 
„Obrazem Chrystusa". „Kto ubliża ubogiemu — znieważa 
Chrystusa". Sw. Tomasz głosi również, że pierwszym szcze-

1) Pastor curae, III pars, admonitio 22 (Eicken 496).
2) Summa theol. II, 2 Qu. 66, art. 2, 1. Videtur quod non sit 

naturalis homini possessio exteriorum rerum. Nullus enim debet sibi at- 
tribuere quod Dei est. Sed dominium omnium creaturarum est proprium 
Dei... Ergo non est naturalis homini possessio rerum esteriorum. Przy 
uwadze tej powołuje się na św. Bazylego i Ambrożego i w dalszym ciągu 
mówi, że przedmioty zewnętrzne istotnie nie są własnością człowieka, 
^ąziantum ad natur amu‘, lecz tyłko ^ąuantum adustim^. Tak więc: Respon- 
deo dicendum quod res exterior potest dupliciter considerari: uno modo 
quantum ad eius naturam, quae non subiacet humanae potestati, sed so- 
lum divinae, cui omnia ad nutum oboediunt; alio modo quantum ad usum 
ipsius rei, et sic habet homo naturale dominium exteriorum rerum, quia 
per rationem et voluntatem potest uti rebus exterioribus ad suam utilita- 
tem quasi propter se factis. Dalej znów pogląd swój wyraża w słowach: 
„Ad primum ergo dicendum, quod Deus habet principale dominium om­
nium rerum; et ipse secundum suam providentiam ordinavit quasdam res 
ad corporalem hominis sustentationem: et propter hoc homo habet natu­
rale rerum dominium, quantnm ad potestatem utendi ipsis.

3) Tamże.
4) Horn. III. 66. (Eicken sp. nr. 496).



— 155 —

blem w dojściu do idealnej miłości jest dobrobolne ubó­
stwo 1).

Przedewszystkim zaś majątek w pieniądzach złożony, 
uważanym był za wielkie niebezpieczeństwo dla szczęścia 
duszy. Według św. Bonawentury 2) „dla sług bożych pie­
niądze są tym samym, co djabeł; są jadowitym gadem". 
W życiu zakonnym tak się daleko posuwano z tą pogardą 
dla wszelkiej własności osobistej, że spierano się o to, czy 
zakonnicy mogą części swego ciała określać zaimkiem 
„mój“, czy raczej „nasz". Przykazanie absolutnego ubóstwa 
najbardziej krańcowo zachowywanym było w regule Fran- 
ciszkanów i Dominikanów, gdzie nietylko nie egzystował 
własny lub wspólny majątek, lecz gdzie utrzymywano się 
z żebraniny. Stąd żebraninę uważano jako cnotę miłą Bo­
gu, świętą. Skoro paryska Sorbona wystąpiła przeciw 
żebraninie, przeor Franciszkanów, Bonawentura, bronił ją 
gorliwie w swym dziele „O ubóstwie Chrystusa", jako 
cnotę chrześcjańskiej doskonałości. Ogół wiernych mógł je­
dnak posiadać majątek, który był również koniecznym na­
stępstwem grzechu pierworodnego, jak praca; a jednocześnie 
przyczyniał się do zamiłowania w pracy. Lecz wyznaczono 
granicę wielkości owego majątku. Według św. Augustyna 
i Tomasza nie powinien on przechodzić ponad konieczne 
potrzeby, a resztę należało ofiarowywać ubogim.

Zaznaczyłem już poprzednio, jak się chrześcjanie na 
państwo zapatrywali. Pogląd ten przechował się i miał 
wartość przez całe średnie wieki. W pierwotnym idealnym 
stanie — w raju człowiek nie potrzebował organizacji pań­
stwowej, boć żyjąc w świętości, Bogu tylko był podległym. 
Państwo, jako wytwór świata pogańskiego, naturalne na­
stępstwo grzechu pierworodnego, po odkupieniu Chrystu­
sa, musi ustąpić państwu bożemu, królestwu niebieskiemu

1) Summa theol. II, 2, Qu. 186, art. 3 (Eicken 498).
2) W życiorysie św. Franciszka (Eickon 499).



— 156 —

na ziemi. Grzegorz VII w swej powieści średniowiecznej 
„0 róży" opisuje państwo, jako owoc grzechu, dzieło dja- 
bełskie, wreszcie uważa je za przyczynę grzechu. Państwem 
bożym na ziemi, powstałym dzięki odkupieniu świata, jest 
kościół. Kościół więc jest negacją państwa, władzy świe­
ckiej, która conajmniej musi podlegać kościołowi. Państwo 
miało być narzędziem w rękach kościoła, do wyższych ce­
lów służącym. Sam kościół nie mógł jeszcze przy pomocy 
duchowych środków jedynie zapobiedz rozszerzaniu się nie­
prawości, występków — tych rezultatów grzechu pierwo­
rodnego. Wszystkie ludy, dla ułatwienia swej egzystencji, 
stworzyły przed przyjściem Zbawiciela, na podstawie 
wspólnej, dobrowolnej umowy, państwo, które w królestwie 
Chrystusa powinno istnieć, jako środek naturalny przeciw 
złu i grzechowi. Lecz musi ono poddać się wyższemu 
autorytetowi — kościołowi Chrystusa. Władza świecka 
stała się więc konieczną a czasową cząstką królestwa bo­
żego. Wkrótce też w pojęciu ludów średniowiecznych 
państwo boże na ziemi obejmowało władzę świecką i du­
chowną. Znany kanclerz uniwersytetu w Paryżu, Gerson, 
uważa grzech za przyczynę państwa. Podobnież sądzi 
i św. Tomasz, który przypuszcza jednak, że i w stanie łaski 
państwo byłoby możliwe. Popiera to dowodem Arystote­
lesa i naturą towarzyską człowieka. Dante zapatruje się 
na państwo, jako na „zbawienny środek przeciw słabości 
grzechu" 1).

Tym objaśniano logicznie wyższość kościoła jako 
królestwa bożego nad rządem świeckim. Św. Augustyn 
w klasycznym swym dziele „O mieście bożym" przedsta­
wia tą rzecz z różnych stron. Państwo świeckie jest dlań 
zbiorowiskiem wszelkiej zmysłowości, państwo zaś boże, to 
jest kościół — to rzeczywistość nadziemska. Kościół wzno­
si się po nad państwem, jako niebo nad ziemią; żywot

1) Eicken wyż. wym. 144.



157 —

wieczny— nad doczesną radością; trwała sława—nad czczy­
mi pochwałami; towarzystwo aniołów -— nad towarzy­
stwem śmiertelników" 1). Miasto boże, według tego święte­
go, jest wieczne. Nikt się w nim nie rodzi, ponieważ i nikt 
nie umiera; panuje tam absolutne szczęście; stamtąd otrzy­
maliśmy rękojmię wiary swej, jaka w nas wytwarza tę­
sknotę za miastem bożym w tej wędrówce naszej, tam nie 
wschodzi słońce nad dobrymi i złymi, lecz słońce sprawie­
dliwości świeci jedynie nad dobrymi.

W średnich wiekach przedstawiano stosunek państwa 
do kościoła w sposób analogji duszy i ciała, słońca i księ­
życa. Hugo de St. Victor używa pierwszego porównania, 
dodając przytym: „O ile życie duchowe podnioślejsze jest 
od ciała, o tyle władza duchowna przewyższa świecką w po­
wadze swej i sławie". Papież Inocenty III mówi: „A ja­
ko księżyc zapożycza tylko światło od słońca, ponieważ 
w rzeczywistości jest odeń mniejsze pod względem wielko­
ści i jakości, pod względem stosunku i wpływu, tak i wła­
dza świecka otrzymuje swój blask dostojności od władzy 
biskupiej" 3). -

Ostateczny cel tego rozwoju jest bardzo jasny. Wła­
dza świecka musi kiedyś zaniknąć zupełnie, a ludy wszy­
stkie tworzyć będą jedną owczarnię, Wówczas będzie stan 
absolutnej świętości, urzeczywistnienie królestwa bożego na 
ziemi. Trwając w tym przekonaniu, wielu panujących zrzeka 
się swej władzy na korzyść kościoła i poświęca się życin 
zakonnemu, lub pustelniczemu. Jedna z legend podaje nam 
historję o Barlamie, królu lndji, który, po przyjęciu chrztu, 
wyrzekł się władzy, udał się na pustynię i żył tam w cią­
głym rozmyślaniu, znosząc liczne udręczenia. Po za legien- 
darni znajdujemy i w historji wiele podobnych przykładów.

1) Eicken wyż. wym. 144.
2) De civ. D. V, 16.
2) Bpistulae Inn. ed. Baluze. Paryż 1682. Rs. 1,401. (Eicken 381).



— 158 —

W średnich wiekach zapatrywano się na małżeństwo 
i miłość zmysłową, również z punktu widzenia chrześcijań­
stwa supra naturalistycznego.

Miłość zmysłowa zrodzoną została dopiero przez grzech 
pierworodny, w pierwotnym bowiem stadjum niewinności 
nie było żadnych żądz zmysłowych i namiętności. Niektó­
rzy mężowie chrześcijańscy, jak Jan z Damaszku, Grze- 
gorz z Nissy mniemali, że w owym czasie rozmnażanie lu­
dzi mogło się odbywać jakimś nadzwyczajnym, nadziem­
skim sposobem. Św. Tomasz dowodzi, iż w raju stosunki 
płciowe pozbawione były zmysłowego pierwiastku. Dlatego 
też dziewictwo jest ideałem życia chrześcjańskiego. Był to 
logiczny wniosek całej trancedentnej idei religijnej. Już 
w pierwszych okresach kościoła ci, co się poświęcali służ­
bie bożej, wyrzekali się rozkoszy miłości zmysłowej. Wiele 
legiend średniowiecznych apoteozuje idealne dziewictwo 
w kościele Chrystusowym. Zwłaszcza podanie o Aleksym 
i Adrjatyce nadzwyczaj jaskrawo charakteryzuje suprana- 
turalizm średniowieczny.

Aleksy był synem bogatego rzymianina za czasów 
panowania Teodozjusza Wielkiego. Na życzenie ojca, zarę­
czył się z piękną i szlachetną dziewicą rzymską, Adrjaty- 
ką. Po ślubie jednak opanował go lęk o zbawienie swej 
duszy. Opuścił więc małżonkę zaraz po uczcie weselnej, 
pozostawiwszy jej tylko pierścień ślubny ze słowami „od­
dasz mi go w niebie “. Przez lat 17 żył w nędzy zdała od 
swoich. Wypadkowo powrócił do Rzymu, gdzie niepoznany 
przez swego ojca, poszedł do jego domu i w imieniu syna 
prosił o gościnę. Spełniał tam najniższe posługi. Zonie, 
która go również nie poznała, opowiadał o kolejach życia 
jej męża, jego udręczeniach i lęku o swe zbawienie. Czu- 
jąc się bliskim śmierci, napisał swój życiorys. Skoro umarł, 
Bóg objawił całemu światu jego święty żywot. Cesarz i pa­
pież przyszli zaraz do mieszkania jego, ale napróżno sta­
rali się wydobyć z rąk martwego napisany życiorys. Do­
piero, gdy się Adrjatyka nachyliła nad ciałem męża, ręce 



— 159 —

jego podniosły się same i podały jej życiorys. Skoro Adrja- 
tyka umarła, chciano szczątki jej włożyć do trumny męża 
i wtedy to białe kości same się poruszyły, robiąc miejsce 
dla ciała małżonki 1).

Podobnej treści jest też legienda o Jozafacie. Inne 
znów opowiadają nam o dziewiczych małżeństwach, w któ­
rych małżonkowie żyli z sobą w czystości chrześcijańskiej 
(Walerjan i Cecylja, Aureljusz i Natalja i t. d.). Cześć dla 
Marji Panny jest podniosłą apoteozą dziewictwa.

Ten ascetyczny ideał czystości w stosunkach płcio­
wych nie mógł być stosowany do całej ludzkości. Racjo­
nalność małżeństwa wyprowadzono z tychże samych da­
nych, jakie zaznaczyłem przy określaniu znaczenia pracy, 
majątku i państwa. Małżeństwo — to środek do osiągnię­
cia wyższych celów życia nadprzyrodzonego. Miłość zmy­
słowa została oczyszczoną i uświęconą jako środek przez 
Boga ustanowiony dla utrzymania ludzkości. Równocze­
śnie pojmowano małżeństwo, jako alegorję połączenia Chry­
stusa z kościołem. I to symboliczne zadanie małżeństwa 
było wyższym od przyrodzonego. Rajmund mówi w swej 
„Przyrodzonej teologji“, że małżeństwo ustanowione i za­
łożone jest dlatego, aby ucieleśniało duchowe zespolenie, 
jedność, jaka powinna być między ludzką naturą, czyli 
duszą a Bogiem 2).

Mimo wszystko jednak, w życiu pustelniczym widzia­
no zawsze ideał chrześcijańskiej czystości i doskonałości. 
Ów ascetyczny ideał ujemnie znów wpływał na życie ro­
dzinne 3). Synowie i córki, wbrew woli rodziców, opuszcza­
li ich dom; matki, dla miłości Boga, stłumiały w sobie 
przywiązanie do dzieci; ojcowie odsuwali się od rodziny,

3) Theologia naturalis s. Liber creaturarum Titulus 317 i 319.
3) Tit. 318.

1) Acta sanctorum. (Patrz Eicken wyż wym. 440). 



— 160 —

myśląc, że lepszą cząstkę życia wybierają i spełniają przy­
kazanie Zbawiciela.

Umrzeć dla świata, ojczyzny, rodziny, stłumić w sobie 
zmysłową naturę ludzką — oto cel wzniosły, ostateczny, 
o zdobycie którego starały się najszlachetniejsze jednostki 
średnich wieków.

39. Trzeba jednak przyznać, że owe supranaturali- 
styczne zapatrywanie na świat ziemski i jego stosunki — 
było cnotą wybitnych jednostek, a nie wyrazem przekonań 
i uczuć szerokich warstw ludów średniowiecznych. Spoty­
kamy się z całym szeregiem wyjątkowych zjawisk, jakie 
nie dozwalają uogólniać owego szematu.

Zastanówmy się nad niektórymi.
Radość z życia doczesnego nie była zupełnie zniwe­

czona przez przyjęcie chrześcjaństwa, nie zaginęła odwaga 
i męstwo; piękność fizyczna nie straciła powabu i warto­
ści; majątek i bogactwo nie stały się powszechnie przed­
miotem wzgardy. Wszak średnie wieki dają początek ry­
cerstwu, jako oddzielnemu stanowi, którego znakiem jest 
miecz, a obowiązkiem obrona niewiast. Przecież ogromne 
bogactwa, rozległe posiadłości były własnością kościoła i kla­
sztorów. Wszak i zakonnicy do znaków swych, obok 
krzyża i miecz przyjmują i stają się zakonami rycerskimi. 
Wyprawy krzyżowe są najlepszym przykładem owego dzi­
wnego połączenia chrześcijańskiego, zaparcia się z walecz­
nością i nieustraszonym męstwem. Atmosfera owej epoki 
ma raczej charakter rycerski, niż chrześcijański. W staro­
niemieckiej pieśni opisywany był Zbawiciel, jako potężny 
władca, a uczniowie jako jego lennicy; Krzyżacy znów 
uważali Chrystusa za wodza, siebie zaś za „wojowników 
Chrystusa", „żołnierzy bożych". Saraceni i turcy nazywa­
ni byli „nieprzyjaciółmi Chrystusa", „wojskiem djabel- 
skim". Świętobliwy pustelnik, Piotr z Amiens, staje na 
czele wojska i prowadzi zastępy na niewiernych, by z rąk 
ich wyrwać ziemię świętą. Waleczny zapał wybucha z ca­
łą siłą i ogarnia świat chrześcijański. Mężowie opuszczają 



161 —

swe żony, synowie rodziców, kapłani wiernych; przestępcy 
otrzymują przebaczenie i wszyscy z nadzwyczajnym zapa­
łem za miecz chwytają; chcąc zdobyć święty grób Chry­
stusa. Nie był to duch zaparcia się chrześcijańskiego i po­
gardy dla świata, ale objaw siły, odwagi, męstwa, co niby 
potężna burza wstrząsnęła wszystkimi ludami europejskimi.

Wyprawy krzyżowe nie były jedynie wynikiem asce­
tycznego przejęcia się, nie miały wyłącznie znaczenia chrze­
ścijańskiego, lecz podstawowym pierwiastkiem był żywioł 
świecki, radość z życia, pragnienie poznania dalekich kra­
jów i ludów. Wielu bardzo nęciły przygody rycerskie, swo­
boda i oryginalność życia obozowego. Równocześnie zaś 
wyprawy te przyczyniły się do nawiązania stosunków, 
zwłaszcza handlowych z nieznanym dotąd wschodem; przy­
niosły do Europy moc nowych poglądów, rozszerzyły ho­
ryzont myśli i wiadomości ludów europejskich i tym spo­
sobem ograniczyły i osłabiły pierwotny supernaturalizm.

Rycerskie zakony średniowieczne, w których tak cha­
rakterystycznie połączona była rycerska waleczność z za­
konnym ascetyzmem — występowały systematycznie prze­
ciw niewiernym. Powstali wonczas Joanici, Templaryusze, 
Krzyżacy. Kościół nie sprzeciwiał się tej anomalji, przeci­
wnie — widział w niej organ swej wszechwładzy. Ideałem 
rycerstwa chrześcijańskiego stała się wkrótce chęć podbi­
cia mieczem całego niewiernego świata. Miłość bliźniego 
byłaby może zabraniała tego, ale przyszedł z pomocą do­
wolny wykład pisma świętego, stosujący pojęcie bliźniego 
tylko do wiernych 1).

Z biernym charakterem ewangielicznego chrześcijań­
stwa również nie licuje świecka władza kościoła^ bogactwo

1) Berthold z Ratysbony w tym celu w 9 i 10 przykazaniu wyraz 
bliźni zamienia na „ebenkristen" w wyrażeniu „du solt dines ebenkristen 
dine nicht ze unrechte begern" i „du solt dines ebenkristen gemahel nicht 
gern". Eicken 332.



— 162 —

i przepych, jakim się wkrótce otoczyli dygnitarze ducho­
wni. Od czasów darowizn Konstantyna, księża gromadzili 
ogromne dobra (po większej części byl to majątek po znie­
sionych świątyniach pogańskich) tak, że już w 370 roku 
musiał być wydany dekret przeciw ździerstwu księży1). 
Naturalnie współcześni potępiali już zbyteczne zbogacanie 
się zakonów. Zosimos złośliwie pisał o nich: „Od począt­
ku swego istnienia mają tylko ten cel przed sobą, aby 
najwięcej majątków zagarnąć, a czynią to pod pozorem 
dzielenia się z ubogimi, a chcą wszystkich do nędzy do- 
prowadzić". Św. Bernard zmuszony był powiedzieć o wie­
lu współczesnych księżach: „Są sługami Chrystusa, lecz 
korzą się przed antychrystem". Gerhoh 2) tak się wyraża 
pogardliwie o duchowieństwie: „Alboż ci dumni księża, 
uganiający się za lichym zarobkiem świeckim, zamiast 
spełniać swe obowiązki w kościele i w nim szukać nieba, 
nie panują jako królowie?".

1) K. Miiller, Kirchengeschichte (1892) I, 222.
2) De aedificio dei (Eicken 336).
3) Polycr. Rs. 5, roz. 5. (Eicken wyż wym. 379).

W sferze duchowieństwa, jednocześnie z bogactwem, 
wzrasta niepomiernie przepych, chciwość, łakomstwo. Za­
rozumiałość i żądza sławy do tego stopnia się rozwinęła, 
że biskupi bogami się nazywali. Papież Adjan IV tak pi­
sał do cesarza Fryderyka I w 1159 r.: „A cóż mam po­
wiedzieć o wierności, jaką przysięgłeś św. Piotrowi i nam, 
skoro żądasz przysięgi poddańczej od biskupów, którzy są 
przecież bogami i synami Najwyższego... i zmuszasz ich, 
aby swe poświęcone ręce w twoje składak." Jan Salisbury 
również biskupów bogami nazywa, powołując się na 82 
psalm3). Wkrótce dwór papieski prześcignął wszystkie 
dwory panujące w blasku i przepychu. Pierwotny stan 
ubóstwa i osamotnienia przypomina tylko skromny tytuł 
papieża „servus servorum" (sługa sług). Wkrótce nawet 



163 —

i ubóstwo Chrystusa i apostołów stało się niewygodnym, 
więc papież Jan XXII (um. 1334 r.) uznał za stosownę 
ogłosić dowodzenie o ubóstwie Chrystusa i uczniów jego 
za heretyckie.

Przytłumiano wprawdzie przywiązanie do życia, na­
tury, radość z uciech światowych, ale mimo to przejawia­
ła się ona w wielu wypadkach nadzwyczaj silnie. Ciężkie 
walki z samym sobą przechodzili ci, co starali się stłumić 
wrodzone instynkty. Przechowały się liczne wzory wytrwa­
łych jednostek, które odniosły nad sobą bohaterskie zwy­
cięstwo i są niedoścignione w ascetyzmie chrześcijańskim, 
jak św. Franciszek z Assyżu, św. Katarzyna. Ale iluż ta­
kich było, co nie mogli wytrwać w tym świętym heroi­
zmie. Dzieje Abelarda i Heloizy są wymownym przykła­
dem, że i w średnich wiekach namiętność zwyciężała czę­
sto rozum i słabą naturę ludzką. A natura ta zmysłowa, 
wciąż poskramiana, nie mając innego ujścia, zwracała się 
znów ku widzeniom nadprzyrodzonym. Chrystus był nie­
bieskim oblubieńcem,- Marja wzorem idealnej miłości nie­
biańskiej. Wiele legiend jest właściwie idyllami miłosny­
mi, w których stosunki przywiązania do Chrystusa i Ma- 
rji Panny opisywane są na modłę obrazów i zwrotów, 
czerpanych z miłości zmysłowej. Należy pamiętać o tym, 
że obok poezji religijnej, rozwijała się i świecka, a dzięki 
powstaniu rycerstwa, zrodziła się rycerska liryka i epos. 
Rycerstwo było apoteozą męstwa, zręczności fizycznej, 
a ich bohaterskie czyny nie były objawem ascetyzmu chrze­
ścijańskiego, zapału dla celów i ideałów nadprzyrodzonych, 
ale uwielbienia i wierności dla umiłowanej kobiety. Poezja 
trubadurów opiewa i podnosi zmysłową miłość. Dalej zwy­
cięża zmysłowa natura ludzka, tak długo uciemiężana przez 
chrześcijańskie zaparcie się siebie. Ludzie owi nie umarli 
dla świata, używają w całej pełni życia, uwielbiają przy­
rodę, jej piękność i czar, lubią śpiew i muzykę, szukają 
przygód; pierś ich przepełnia żądza sławy, zwycięztwa; ce­
lem ich zdobycie rozgłośnego imienia. Wielu z tych ryce­



— 164 —

rzy w wyprawach krzyżowych widziało tylko sposobność 
wyróżnienia się, zabłyśnięcia. Nęcił ich nieznany, jaskrawy 
wschód, bogactwo, niebezpieczeństwo. W poezjach epicz- 
nych najlepiej się uwydatnia ów światowy cel całego ry­
cerstwa ówczesnego. Klasyczne stwierdzenie tego znajdu­
jemy w pieśni o Trystanie i Izoldzie.

Pierwszym, najgłówniejszym obowiązkiem rycerzy 
średniowiecznych było przecież uwielbienie dla płci pięk­
nej, wierność dla wybranej damy. Dla niej zapominano 
często o zadaniach nadprzyrodzonego posłannictwa o obro­
nie wiary Chrystusa i podbijaniu niewiernego świata. Ul­
rich Lichtenstein w swej pieśni „Frauendienst" otwarcie 
się przyznaje, że wyprawę krzyżową podjął li-tylko dla 
swej damy 1). Jedynie z jej rąk, a nie z rąk papieża chce 
krzyż otrzymać. Był rycerzem i pielgrzymem dla swej 
damy, w sercu której chętniejby przebywał, niż w króle­
stwie niebieskim 2).

1) Frauendienst wyd. Lachmanna, str. 392.
2) Tamże strona 152. In dem himelriche waere ich gewisliche so 

gerne nicht". (Eicken 711).

Typowym przykładem ustawicznej walki między asce­
tyzmem chrześcijańskim, a naturą ludzką — są losy Abe- 
larda i Heloizy. Kanonik Fulbert powierzył Abelardowi, 
słynnemu z wykształcenia, wychowanie siostrzenicy swej, 
Heloizy. Między tą młodą parą rozwinął się prędko sto­
sunek miłosny. „Mielibyśmy jedno mieszkanie, a wkrótce 
i jedno serce". Heloiza uciekła z Abelardem do swej sio­
stry, gdzie syna powiła. Wstąpili następnie w związek mał­
żeński, ale Heloiza nie cieszyła się z tego, przeczuwając, 
że cierpienia, jakie ją czekają, równać się będą ognistej 
ich miłości. Małżeństwo ich miało być tajemnicą, ażeby 
Abelard mógł się dalej poświęcać powołaniu duchownemu 
i czynności pedagogicznej, Helioza schroniła się do kla­
sztoru. Wuj Fulbert zemścił się w okrutny sposób na Abe- 



165 —

lardzie, który wstąpił też potym do klasztoru. Listy ko­
chanków i małżonków przepełnione są wyrazami namię­
tnej miłości. Heloiza pisze np.: „I podczas nabożeństwa, 
w chwili, kiedy modlitwa powinna być najserdeczniejszą, 
mnie — wstydzę się, doprawdy, tego — pochłaniają wspo­
mnienia i obrazy rozkoszy naszych; moje serce tak jest sła­
be, że więcej się przejmuję tymi nieodpowiednimi myślą 
mi, niż świętą modlitwą". Oboje kochankowie byli mę­
czennikami miłości zmysłowej, a koleje ich życia są anty­
tezą legiendy o nadprzyrodzonej miłości Aleksego i Adrja- 
tyki. Zestawienie tych dwu opowieści tym jest racjonal­
niejsze, że koniec ich bardzo do siebie podobny. Heloiza 
przeżyła również Abelarda i wyraziła życzenie, aby ją po­
chowano w grobie męża. Kiedy zwłoki jej spuszczono do 
grobu, kości Abelarda objęły ciało kochanki, chcąc się z nią 
połączyć na wieki1).

Legienda o Adrjatyce z jednej strony, o Heloizie 
z drugiej — to dwa bieguny, między którymi stale się 
obracały uczucia, myśli i dążenia ówczesnych ludów.

Zajmujące są opracowania poetyckie w tych dwu kie­
runkach życia sławnego bohatera, Wilhelma Akwilańskie- 
go. Legienda religijna uczyniła z niego piękny przykład 
ascetycznego zaparcia się i pogardzania światem, rycerza 
walczącego w imię krzyża Chrystusa z jego nieprzyjaciół­
mi. W prowansalskim zaś spisie rycerskim występuje on 
jako waleczny bohater, który rzuca się w wir walki nie 
dla obrony krzyża, lecz dla zdobycia pięknej poganki, 
Arabelli.

Poezje św. Grala najwięcej w sobie łączą motywy 
poezji światowej z ideją religijną.

40. W średnich wiekach spotykamy się często z nie­
chęcią i uprzedzeniem do wiedzy i filozofji starożytnej. 
Daje się to łatwo wyprowadzić z supraracjonalistycznega

1) Eicken wyż wym. 471 i dalsze. 

11Bibl. Sam. Rozwój umysłowy ludów Europy.



166 —

charakteru ewangielicznego chrześcijaństwa. Nauka ludzka 
nie ma wartości sama przez się, lecz tylko o tyle, o ile 
służy do poznania prawdy nadprzyrodzonej boskiej. Teolo- 
gja stanowi właściwy cel ludzkiego poznania, podobnie 
jak Bóg jest przyczyną i celem wszelkiego bytu. Wiado­
mości ludzkie są niejasne, małoznaczące, niestałe, a nawet 
mogą one ukrywać w sobie poważne niebezpieczeństwo 
dla zbawienia jednostek. Papież Grzegorz I publicznie 
potępił czytanie dzieł starożytnych, a legat papieski, Leon 
(z X stulecia), bardzo ostro się, wyraził, dowodząc, że ucz­
niowie św. Piotra nie mogą mieć nauczycieli swych w Pla­
tonie, Wirgiljuszu. Wszak o nich wszystkich nic św. 
Piotr nie wiedział, a jednak otrzymał klucze od królestwa 
niebieskiego.

Piotr Damian, kanclerz Grzegorza VII, wiedzę świe­
cką nazywa „błazeństwem i zabawką" 1); Roger Bacon 
mówi, że wiedza, o ile nie zwraca uwagi na artykuły wia­
ry, prowadzi do „piekielnych ciemności" 2). Nawet najwięk­
szy mędrzec średniowieczny, św. Tomasz z Akąuinu, uwa­
ża pragnienie wiedzy — o ile ono nie odnosi się do po­
znania Boga, o ile dotyczy się wyłącznie rzeczy ziem­
skich — za grzech 3). Dzieła średniowieczne dostarczają 
nam w iele podobnych przykładów. Wymienię jeszcze, trzy­
mając się Eickena 4), zdanie Gilberta, opata Cystersów 
(zm. 1172 r.). Wiedza, według niego, prowadzić powinna 

do nadprzyrodzonych, wzniosłych, skrytych tajemnic, do 
słodkich tajników głębin mądrości, do niedostępnego świa­
tła, w którym Bóg przebywa. Każda inna mądrość w po­
równaniu z mądrością boską, znikomą jest i godną po­
tępienia.

1) Op. 45 praef.; op. 13, 11.
2) Opus mains ad Clementem IV.
3) Summa theol. secunda secundae quaest 167, art. I. 

cken wyż wym. 590.



— 167 —

Duchowieństwo z największą niechęcią odnosiło się 
naturalnie do dzieł myślicieli starożytnych.

Duch Tertuljana, który, jak już zaznaczyłem, namię­
tnie potępiał kulturę starożytną, zwiąc ją dziełem djabła— 
długo się przechował w kościele. Nauka boska, na biblji 
oparta, a wiedza świecka, powołująca się na prace staro­
żytne, mają się do siebie jak światło do ciemności — Bóg 
do Baliala. Zapalone jednostki uznawały największych filo­
zofów starożytnych za wrogów wiedzy. Wiernym nie było 
wolno czytywać nietylko starożytnej filozofji, ale nawet 
dzieł prawniczych i lekarskich z dawnych czasów przecho­
wanych 1).

Ale i tutaj, podobnie jak w supranaturalizmie, wido­
czny jest i przeciwny kierunek.

Niechęć do pogańskiej literatury, wiedzy i filozofji 
zanika powoli. I supraracjonalizm chrześcijański, który po­
gardzał rozumem przyrodzonym, staje się więcej umiarko­
wanym i godzi się z racjonalizmem. Od samego już po­
czątku nie wszyscy ojcowie kościoła tak bezwzględnie, jak 
np. Tertuljan, występowali przeciw filozofji starożytnej. 
Przeciwnie, wielu z nich dowodziło, że ideje i myśli chrze- 
ścijańskie zawarte były już w mitologji i filozofji po­
gańskiej.

Św. Justyn w II stuleciu po Chrystusie twierdził, że 
Bóg objawił się myślicielom pogańskim przy pomocy Lo­
gos. Według niego, najwięcej był owym boskim Logos 
oświecony Sokrates i Platon, który jednak wiele myśli 
czerpał od Mojżesza 2). Nawet świat pogański oświeconym

1) Taki zakaz wydał synod w Reims w 1131 r., drugie koncylium 
lateraneńskie w 1139 r., synod w Tours 1163. Z dzieł Arystotelesa dozwo 
lone były tylko logiczne, jako pomocne do wykształcenia formalnego. In­
ne zaś, zwłaszcza metafizyczne i fizyczne wydzielił synod w Paryżu 
w 1215, motywując swój czyn tym, że treść tych prac sprzeciwia się arty­
kułom wiary.

a) Justin Apol. I 44. 60. 83. Podobnież Theoph. 1, 14. 2, 38. (Keim 
wyż wym. 420).



168 —

został przez blask nadprzyrodzonej boskiej prawdy. Chry­
stus był Aóroc, a ci, co w nim żyli przed jego przyjściem 
na świat — są chrześcijanami, aczkolwiek za ateistów 
uważani. Takim był z pomiędzy greków Sokrates i He- 
raklites i im podobni, między nie-grekami: Abraham, Ana­
niasz, Eljasz i). Więc i świat pogański uczestniczył w mą­
drości boskiej, która w całej pełni objawiła się jednak do­
piero w chrystjanizmie, albowiem Chrystus był sam Aóroc 
boski, wcielony w postać ludzką.

Klemens Aleksandryjski zapatrywał się na historję, 
jako na systematyczne, wciąż postępujące naprzód wycho­
wanie ludzkości. Całą filozofję grecką uważa za przygoto­
wanie (mpororećo.), przez jakie ludzkość stała się zdolną do 
zrozumienia i przyjęcia chrześcijaństwa. Najstarsi obrońcy 
prawd chrześcijańskich, będąc sami wykształceni w filozo- 
fji greckiej, odnajdywali zadziwiającą zgodność między 
wybitniejszymi myślicielami greckimi (głównie między 
Pitagorasem, Sokratesem i Platonem), a nauką chrześci­
jańską. Stąd też Minuncius wygłosił zdanie, że zapatry­
wania greckich filozofów „jest prawie takie same, jak na­
sze, że możnaby sądzić, iż obecni chrześcijanie są filozo­
fami, albo filozofowie — chrześcijanami2). Według prze­
konania Teofila, mędrcy i poeci greccy swe najlepsze my­
śli od Mojżesza i proroków przejmowali 3). Przedewszyst- 
kim na Sokratesa baczną zwracano uwagę. Akcentowano, 
że i on o to samo, co Chrystus był obwiniony, że zdaje 
się być poprzednikiem Chrystusa i chrześcijan4). Pierwsi 
apologieci sami się nawet ogłaszali za filozofów, nosili pła­
szcze filozofów, zakładali filozoficzno-chrześcijańskie szko­
ły. Chrystjanizm był dla nich pewną odmianą filozofji. 
Filozofja grecka obejmowała naturalnie tylko poszukiwa­

1) Apol. I, 46.
3) Min. 19.
3) 1, 14. 2, 37.
4) Justin 2, 8, 10. Athenag. IIpsas. T. Xptat. 31.



— 169

nie i przeczucie prawdy, którą dopiero w całym blasku 
i pełni dało światu chrześcijaństwo. Według zdania Ate- 
nagorasa 1) prawda chrześcijańska tak się różni od filozo­
ficznej nauki greckiej, jak prawda od prawdopodobieństwa, 
niebo od ziemi 2).

Św. Augustyn sądzi, że to, co religją chrześcijańską 
nazywamy, istniało już dawniej wśród najpierwszego po­
kolenia ludzkiego, jeno od wcielenia Chrystusa tak się po­
częło nazywać3). Z tych to powodów św. Bazyli zaleca 
młodzieńcom chrześcijańskim studjowanie greckich auto­
rów, jako pewny przewodnik w poznaniu drogi cnoty 
i wytrwania w niej. Coraz więcej głosów przemawiało za 
czerpaniem wiedzy ze źródeł mądrości starożytnej. Nego­
wanie wiedzy światowej we wstecznym zdaniu Tertuliana: 
„Wierzę, iż nie rozumiem" — nie mogło się długo utrzy­
mać. W średnich wiekach spostrzegamy dziwny rozwój 
strony rozumowej, o jaką nam właśnie głównie chodzi. 
Otóż początkowa ślepa wiara, która pogardzała rozumem 
zupełnie, powoli zaczęła szukać w nim oparcia i pomocy.

Wkrótce też, obok licznych apologij pierwszych okre­
sów chrześcijaństwa, powstały różne próby teoretycznego 
udowodnienia samego chrystjanizmu — próby gnostyczne^ 
w których starano się poznać i przeniknąć ideję chrześcija- 
nizmu. Nie wystarczało samo credo, sam przepis wiary, 
chodziło o podanie naukowej podstawy. W najstarszej do­
bie starała się o to gnoza, ale przez zbyteczne posunięcie 
się w filozoficznej budowie chrześcijaństwa, przez zbliże­
nie do nowoplatonizmu — została ogłoszoną za heretycką, 
a nauka jej za niezgodną z jej własną dogmatyką. Tego 
ważnego zadania podjęła się inna organizacja, mianowicie 
szkoła aleksandryjska katechetów (Klemens i Orygenes), 
dostarczywszy chrześcijaństwu swój naukowy ustrój.

1) Ilpeap. 7. Xp. 24.
2) Patrz: Keim, sp. uv. 418—21.
3) Eicken, Die Lebensanschauungen i t. d. 236.



— 170 —

Starożytną filozofję wciągnięto do służby wiary i re- 
ligji. Odmienny ich stosunek określają dobrze słowa św. 
Augustyna, że wiara poprzedza wiedzę („Fides praecedit 
intellectum“) i św. Anzelma, że wiedza jest celem dla wia­
ry. („Credo ut intellegam"). W klasztorach to najgorliwiej 
odczytywano i przepisywano dzieła starożytne. Biskup 
z Vienne, Dezyderjusz, i w kościele wykładał podobno za­
miast ewangelji, klasyków starożytnych; wielu zaś bisku­
pów z X i XI w. (jak np. Wilgard z Rawenny) wyżej 
stawiali klasyków od pisma świętego.

W późniejszych czasach średnich wieków, Abelard 
uważał filozofję grecką za równowartościową z tradycją 
starego zakonu. Według niego, mędrcy greccy byli chrze­
ścijanami przed istnieniem chrześcijaństwa, byli oświeco­
nymi objawieniem boskim. Chrześcijaństwo uważa on za 
szczyt organicznego rozwoju; mniema wreszcie, iż prorocy 
starego zakonu znali już filozofję grecką i czerpali z niej 
nawet i naodwrót, greccy myśliciele doszli do poznania 
jedynego Boga i Trójcy 1). Boski Logos, który oświecał za­
równo filozofów greckich, jak i proroków; — wcielił się 
w osobę Jezusa Chrystusa, jako mądrość bożą i nadprzy­
rodzonego twórcę moralnego prawa. Tak to filozofja sta­
rożytna przedostaje się powoli do chrystjanizmu, a w sy- 
stemacie św. Augustyna tworzy już z zasadniczymi dogma­
tami kościelnymi jedną całość.

1) Introd. ad theol. II. 22... quam quidem divina ins-piratio et per 
prophetas Judacis et per philosophos gentibus dignata est revelare; II, 62: 
Quis enim nesciat et in Moyse et in prophetarum voluminibus quaedam 
assumpta de gentilium libris. (Wydanie V. Cousin’a).

Naturalnie i ci, co z podziwem patrzyli na wykształ­
cenie starożytne starali się o syntezę z artykułami wiary. 
Wiedza, nie będąc sama przez się celem, miała być środ­
kiem do wyższych celów — do zrozumienia prawd nad­
przyrodzonych. Filozofja również miała być używana, jako 



— 171 —

pomocniczy środek przy obronie wiary i prawd religijnych. 
Wykształcenie starożytne zostało tylko szkołą oświaty 
chrześcijańskiej. Wiedza starożytna powinna była dostar­
czyć broń duchową do walki z niewiernymi. Myśliciele 
chrześcijańscy skłanianiali się początkowo ku Platonowi, 
jego bowiem światopogląd zbliżony był pod wieloma wzglę­
dami do chrześcijańskiego supranaturalizmu. Św. Augustyn 
zwłaszcza- przejęty był bardzo, Platonem. Później jednak 
filozofja Arystotelesa wzięła górę. Liczne złożyły się na to 
przyczyny, a najgłówniejszą była ta, że późniejszy chry- 
stjanizm, wchodzący w kompromis z naturalnymi warun­
kami i wymaganiami istnienia ziemskiego — bardziej był 
pokrewnym konkretnym zasadom Arystotelesa, niż suro­
wym teorjom Platona. Rozwój filozofji peripatetycznej 
umożliwionym został przez wydanie aprobaty papieża Grze­
gorza IX, w 1231 wszystkich dzieł Arystotelesa. Filozofja 
peripatetyczna przyjęta i uznana przz kościół, uprawianą 
była dalej i w chrześcijańskiej scholastyce, a do szczytu 
rozwoju doprowadził ją św. Tomasz z Aquinu. Powstały 
uniwersytety średniowieczne i we wszystkich wykładano 
filozofję. To odrodzenie spekulacji filozoficznej doszło do 
punktu kulminacyjnego w scholastyce. Dominikanie, do 
których należał i św. Tomasz, byli wprost zobowiązani 
przepisem kapituły do zajmowania się studjami filozoficz­
nymi. „Studjowanie wolnych sztuk i nauk nader jest ko­
rzystne dla chrystjanizmu. Służy bezwarunkowo do obro­
ny wiary, przeciw jakiej występują nietylko poganie-here- 
tycy, lecz i filozofowie. Wykształcenie naukowe jest prze­
to dla kościoła bardzo potrzebne" 1). Przełożony tego za­
konu, Humbert de Romanis (zm. 1277), występuje otwar­
cie przeciw potępiającym studjum naukowe: „Studjowanie 
filozofii koniecznym jest, ponieważ poganie używają filo-

1) Jourdain, Geschichte der Aristotelischen Schriften im mittelal- 
ter, str. 212.



— 172 —

zofję, jako broń przeciw wierze; konieczne jest i do nale­
żytego zrozumienia pisma świętego, gdyż tylko z pomocą 
filozofji, pojąć można niektóre jego ustępy."

Wiedza tedy i filozofja, pogardzana przez pierwotne 
chrześcijaństwo — stała się ważnym czynnikiem w rozwo­
ju religijnym.

W owym zrównaniu się chrześcijaństwa ze staroży­
tnymi wiekami, w owym połączeniu artykułów wiary z filo- 
zofją grecką, widoczny jest organiczny rozwój. Dzięki te­
mu połączeniu, nowa religja przestała być odosobnioną, 
oddaloną od ówczesnej cywilizacji, zyskała siłę żywotną 
i możność dalszego rozwoju. „Bo jeśli chrześcijaństwo pra­
gnęło stać się czymś więcej, niż przekonaniem pojedyn­
czych jednostek i szczupłych kół, jeśli chciało z prostej 
sekty przemienić się w wszechpotężną władzę światową, 
wycisnąć, swe znamię na stosunkach powszechnych, musia- 
ło pogodzić się z całokształtem ówczesnej kultury, od niej 
coś przejąć i na nią wpłynąć. A żadnej innej kultury nie 
mogło się uchwycić, jeno tej, która cały świat objęła 
i za ostateczny wynik ludzkiej potęgi powszechnie uznaną 
była."

41. Wskazałem już, że zwrot w umysłowym chara­
kterze ludów przez chrześcijaństwo, dokonany w kierunku 
supranaturalizmu i supraracjonalizmu — nie był zupełnym, 
całkowitym. Całe średnie wieki znamionuje właściwa im 
dwoistość, niepewność, niezdecydowanie. Chrześcijanin pra­
gnie śmierci — obywatel średniowieczny przywiązany jest 
do życia; chrześcijanin pogardza majątkiem — kościół ota­
cza się bogactwem i przepychem; chrześcijanin lęka się 
przelewu krwi — rycerstwo łączy miecz z krzyżem, chrze­
ścijanin uwielbia dziewictwo — pieśni epiczne i liryczne 
opiewają miłość i życie rodzinne; chrześcijanin ceni poko­
rę i cierpliwość — obywatel średniowieczny czci silną in­
dywidualność, podnosi swą osobistą wartość; chrześcijanin 
nie uznaje mądrości pogańskiej — scholastyka zaś szuka 



173 —

podpory dla artykułów wiary w mędrcu pogańskim, Ary­
stotelesie.

Jakież są przyczyny tej niezgody i różnicy między 
rzeczywistym i historycznym chrześcijaństwem, jakie uka­
zują się nam w średniowiecznej epoce, a między teorety­
czną pedstawą ewangielicznego chrześcijaństwa? Sądzę, że 
dwie główne przyczyny mogą nam to zjawisko wyjaśnić.

Chrześcijaństwo w pierwotnej swej odrębności, z owym 
zaparciem się, chęcią zamarcia dla świata i dążeniem do 
bytu nadprzyrodzonego — mogło się utrzymać dotąd je­
dynie, dopóki oznaczało pewien kierunek myśli i uczuć 
małego tylko grona. Im przyniosło ono prawdziwe ukoje­
nie i zbawienie. Z chwilą jednak, kiedy ta nowa nauka 
chciała się stać religją i jako taka owładnąć całym społe­
czeństwem, kiedy chciała pozyskać jaknajwięcej wyznaw­
ców i przedostać się do szerszego świata — musiała ko­
niecznie zająć stanowisko odpowiednie moralnemu i umy­
słowemu poziomowi ówczesnych ludów. Każda nowa ide- 
ja przejawia się w pierwotnej swej czystości i formie tyl­
ko w zaczątkach swego istnienia, dopóki posiada mało 
zwolenników, tworzących ściśle z sobą związane koło. Roz­
szerzając się, zdobywając więcej wyznawców — ustępuje 
wiele z pierwotnej surowości, staje się coraz mniej do sie­
bie podobną. Toż samo działo się i z podniosłą ideją chrze­
ścijaństwa. Skoro powstał kościół jako społeczność religij­
na i zapragnął się rozszerzać w świecie doczesnym, zmu­
szonym był przejąć wiele i przystosować się do natury 
ludzkiej, wejść w kompromis z życiem zwykłym, Kościół 
dla nabycia zdolności i siły do pomyślnego rozwoju nau­
ki Chrystusa — nie mógł lekceważyć środków ziemskich, 
nie mógł wyrzekać się majątku, nie mógł się obejść bez 
władzy i potęgi świeckiej, przeciwnie, musiał te instytu­
cje uczynić sobie podwładnymi. Tylko przy pomocy tego 
mogło chrześcijaństwo ogarnąć ludzkość, stać się powszech- 
uym. Samo duchowieństwo było w sprzeczności z pierwo- 
tnymi zasadami chrześcijańskimi, przyswoiwszy sobie prze­



— 174

różne środki pomocnicze do wywierania wpływu na świat 
ówczesny.

Cała inteligencja średniowieczna (prawnicy, lekarze, 
nauczyciele) pochodziła z duchowieństwa; oświata, wycho­
wanie należało wyłącznie do księży. Słowem duchowień­
stwo było tym w średnich wiekach, kim, według Platona, 
mieli być w państwie jego filozofowie. Wskutek wymie­
nionego rozwoju Kościół domagał się pierwszeństwa nad 
państwem. Ogólnie sądzono nawet, że ten tylko powinien 
się wysoko kształcić, kto się poświęca stanowi duchownemu. 
Mało bardzo z świeckich jednostek mogło się poszczycić 
wyższym wykształceniem. Poziom umysłowy kobiet jesz­
cze był niższym. Heloiza, umiejąca pisać po łacinie, obe­
znana z literaturą łacińską, należała do wyjątkowych zja­
wisk. Z tego zmonopolizowania wiedzy przez duchowień­
stwo wypływa, że i najstarsze zakłady naukowe były pod 
ich wyłączną władzą. Skoro miasta zaczęły później zakła­
dać szkoły i w nich też nauczali tylko księża. Uniwersy­
tety powstały z klasztorów. Kościół miał zawsze dozór 
nad profesorami uniwersyteckimi, którzy utrzymywali się 
z funduszów kościelnych, otrzymując „remiam docendi". 
Słowem, chrześcijaństwo nie mogło utrzymać swego pier­
wotnego charakteru przy rozszerzaniu się po całym 
świecie.

Obok tej przyczyny, wypływającej z supranaturali- 
stycznego charakteru chrześcijaństwa i z naturalnych wa­
runków życia, a prowadzącej do koniecznego kompromisu,— 
istniała druga, niemniej ważna przyczyna ogólnego zwro­
tu. Była nią sama natura społeczeństwa średniowiecznego. 
Zwróćmy na to uwagę, że chrześcijaństwo w pierwotnej 
swej formie było religją odkupienia, że zostało zwiastowa­
ne narodom, które już dawno przekroczyły zenit kultural­
nej wysokości i dojrzałości. W owym starożytnym społe­
czeństwie marzono o zbawieniu, o nadprzyrodzonym od­
kupieniu; ideał życia widziano w życiu pozagrobowym, 
a życie ziemskie za wygnanie uważano. Lecz świat gre­



— 175 —

cko-rzymski, który pierwszy chrześcijaństwo przyjął, wy- 
ginął, a na scenie Europy zjawiły się nowe, młode naro­
dy: giermanowie i słowianie. A czyż oni byli równie uspo­
sobieni i przygotowani do przyjęcia, zrozumienia i wpro­
wadzenia w czyn chrześcijaństwa?

Sądzę, że nie. Narody te przeżywały wówczas mło­
dzieńczy okres swego istnienia, więc świat ziemski nęcił 
ich i zachwycał, piękność fizyczna miała dla nich prawdzi­
wą wartość; walka, myśliwstwo toż było ich zajęcie ulu­
bione; męstwo i odwagę uważali za pierwszorzędne cnoty; 
w pięknych pieśniach swych trubadurów uwielbiali, podo­
bnie jak grecy za czasów Homera, czyny bohaterskie. Na­
rody te nie były zatym zdolne przejąć się chrześcijaństwem 
w jego pierwotnej formie. Nie przyjmowali go też dobro­
wolnie. I do zakorzenienia, rozpowszechnienia nowej nauki 
trzeba było używać przymusu, wojny, przelewu krwi; dość 
przypomnieć epokę Karola Wielkiego.

Średnie wieki porównać można z młodzieńcem, który 
przyodział się w szaty starca. Chrześcijaństwo w miarę 
rozkrzewiania się, rozszerzania po dalekich krańcach świa­
ta — traciło swe dawne cechy, coraz więcej godziło się ze 
światem i przybierało formy światowe. Kościói dążył do 
utworzenia królestwa bożego, duchowego, na ziemi, lecz 
nie dosięgnął do tego ideału. W średniowiecznej organi­
zacji społeczeństwa urzeczywistnionym tylko został ideał 
politei Platona.

Streszczając treść poprzednich uwag, powtarzam, że: 
cechą całych średnich wieków jest spór supranaturalistycz- 
nej i supraracjonalistycznej podstawy idejoioej ewangielicznego 
chrześcijaństwa z warunkami koniecznymi bytu i życia ziem­
skiego, które opierały się na ludzkiej naturze i wierze w siłę 
i potęgę rozumu.

42. Zastanówmy się teraz nad umysłową pracą śre­
dnich wieków. W średnich wiekach spotykamy się wpra­
wdzie z wielką, intensywną i wytrwałą pracą umysłową, 



— 176 —

która niestety, była równocześnie pracą bezpłodną, nieuro­
dzajną.

Nowa epoka w większości wypadków rozpoczyna filo­
zofowanie od tego punktu, na którym je zakończyły sta­
rożytne wieki. Pod względem treści rozwoju umysłowe­
go, rozumowego średnie wieki nie przedstawiają żadnego 
postępu.

Jak to sobie mamy tłumaczyć? Z jakiego powodu 
wszelkie starania tych szlachetnych i wykształconych du­
chów, niezmordowana praca długich wieków — były mar­
ne, bezowocne i dla postępu myśli ludzkiej bezskuteczne? 
Średnie wieki miały przecież swoje uniwersytety, zakłady 
naukowe, które w swej pierwotnej formie przechowały się 
aż po nasze czasy; posiadały klasztory — ówczesne aka- 
dem je naukowe, siedliska sztuki. Duchowieństwo tworzyło 
specjalny stan, kierujący duchową stroną społeczeństwa. 
Zakonnicy mogli się poświęcać całkowicie nauce, badaniom 
teoretycznym. Średnie wieki miały jeden ogólny język, ła­
cinę, ułatwiającą znakomicie porozumiewanie się wszyst­
kich uczonych; pragnienie wiedzy i wykształcenia wyższe­
go było niemałe, boć ono dało podnietę do wynalazku dru­
ku. Przyroda przedstawiała, podobnie jak i dzisiaj, niewy­
czerpane bogactwo zagadnień. Wreszcie i praca umysło­
wa tej epoki była bardzo intensywna, olbrzymia, dość 
przypomnieć owe foljały dzieł niektórych myślicieli śre­
dniowiecznych, jak Alberta Wielkiego, św. Tomasza z Aqui- 
nu. A jednak cały ten ogrom pracy nie oznaczał żadnego 
postępu.

Czym to można objaśnić? Czyż więzy dogmatyki 
krępowały tak i ograniczały swobodę myśli? Ależ one krę­
powały ludzkość i na początku nowych czasów. Wszak do 
końca XVIII w. klątwa kościelna ścigała wybitniejszych 
myślicieli, a mimo to w owej epoce pojawili się: Des- 
cartes, Spinoza, Leibnitz. Dlaczegóż nie ukazali się oni 
wcześniej?



177 —

Nie przeczę, że dogmatyka stanowiła ważną zaporę 
w umysłowym rozwoju i postępie, lecz nie była ona jedy­
ną przeszkodą. Zasadniczą przyczyną niepowodzenia umy­
słowej, naukowej pracy średnich, wieków spoczywała, jak 
mniemam, w pewnym przeświadczeniu ówczesnych ludów. 
Otóż sądzili oni, że posiadają już całą, gotową prawdę, że 
nie potrzebują jej szukać. Słowem, średnie wieki miały swój 
ukształtowany światopogląd — czego nowoczesny człowiek 
może im zazdrościć — pogląd niepodlegający żadnym wątpli­
wościom, bo oparty na autorytecie najwyższym pisma świętego 
i Arystotelesa. Z tego założenia wychodząc, nie uczuwano 
nawet potrzeby rozstrzygania problematu światowego.

Tym się objaśnia odmienne zadanie pracy naukowej 
w średnich wiekach. Zadaniem jej było nie szukanie pra­
wdy, lecz wykładanie jej w formie gotowej, niewątpliwej. 
Stąd i metoda pracy naukowej przepełniona jest sylogi- 
zmami. W szkołach i uniwersytetach średniowiecznych 
wykładano tylko prawdę — ,,tradebatur“ — jak się wy­
rażano. Najpewniejsze źródło tej prawdy stanowiło pismo 
święte, obok niego zaś mądrość starożytna, naturalnie, 
o ile była przez kościół dozwolona. W piśmie świętym moż­
na było znaleźć wszystkie wiadomości, a czego tam brako­
wało, to już dla średniowiecznego obywatela nie miało 
wartości. Na fakultecie filozoficznym wykładano dzieła 
Arystotelesa, na medycznym — Hippokratesa i Galena; 
na prawnym prawo knoniczne, a później dopiero prawo 
rzymskie i to jako ułatwienie pierwszego. Na uniwersyte­
cie w Paryżu jeszcze w 1218 r. wzbronione były wykłady 
prawa rzymskiego. Na uniwersytecie w Rzymie rozpoczęto 
je w 1390 roku.

Wszystkie wydziały zależne były od teologicznego,, 
który miał decydujący głos w sprawach wiary i wiedzy. 
Sorbona paryska była środowiskiem umysłowym ówczesne­
go świata wykształconego. Na piśmie św. i Arystotelesie 
opierał się ogólny światopogląd. Lecz Arystoteles podlegał 
jeszcze wyższemu autorytetowi biblji. W niej można zna­



— 178 —

leźć konieczne wiadomości, rady i wskazówki do życia po­
trzebne. Jeżeli brak w niej zadawalniającej odpowiedzi na 
niektóre pytania, to bezwątpienia są to bezwartościowe 
drobiazgi. Na nie też nie zwracano uwagi, mając wzrok 
skierowany ku rzeczom ogólniejszym. Średnie wieki nie 
zrozumiałyby napewno specjalizacji dzisiejszej wiedzy, po­
działu pracy. Uważanoby to wszystko za szaloną mikrolo- 
gję, gubiącą się w szczegółach, nie mających znaczenia 
dla życia wiecznego i zbawienia duszy ludzkiej.

Wiara i wiedza, początkowo wrogo do siebie usposo­
biona, łączą się z sobą w światopoglądzie średniowiecznym. 
Wiedza weszła wkrótce w służbę wiary. Już najstarsi oj­
cowie kościoła starali się o nakreślenie stosunków wiary 
do wiedzy, ale właściwe ich zespolenie jest dziełem filozo- 
fji starożytnej. Filozofja stała się też służebnicą teologji. 
Przedmiot wiary wykłada teologja, filozofja zaś ma wyja­
śnić, dlaczego dany artykuł wiary zasługuje na wiarę. 
Dogmat np. brzmi: „Deus-homo" (Bóg-człowiek), zadaniem 
jest filozofji średniowiecznej objaśnić „Cur Deus homo?" 
(Dlaczego Bóg człowiek?). Wyświetlanie i obrona artyku­
łów wiary wobec napaści niewiernych i wątpliwości mało- 
wierzących — oto zadanie scholastyki. Niewzruszoną pod­
stawą światopoglądu była wiara, przez istnienie kościoła 
utrwalona i zabezpieczona. Celem zaś dążeń wiedzy było 
wyjaśnienie, udowodnienie takowej, podanie „rationem fi- 
dei" (dowodu wiary). Wiara sama była jednak najwyższą 
zasadą.

Tomasz 2 Aguinu (ur. 1225, zm. 1274) uczynił naj­
ważniejszą próbę pogodzenia i złączenia filozofji Arystote­
lesa z wiarą chrześcijańską. I dla niego punktem wyjścia 
był pogląd, że prawda już gotowa istnieje, że idzie tylko 
o dobry jej wykład i objaśnienie. Starał się on o połącze­
nie ortodoksji religijnej i filozoficznej w jeden całkowity 
systemat. Na tym właśnie polega znaczenie jego arcydzie­
ła ^Summa theologiae^. Stanowi ono rzeczywistą encyklo- 



179 —

pedję średniowieczną, zawierającą w sobie całość prawdy 
znanej i wyznawanej wówczas.

Takim sposobem „naturalis ratio subervit fidei". Dla­
tego też w okresie rozkwitu filozofji scholastycznej, która 
wybiła charakterystyczne piętno na średnich wiekach — 
myśl ludzka ograniczoną i skrępowaną była. Człowiek po­
siadał gotowy, ukształtowany światopogląd, nie odczuwał 
potrzeby zagłębiania się w nowe wyższe prawdy, czynie­
nia odkryć i wynalazków. Wiara zamyka w sobie wszel­
kie prawdy i zagadnienia już rozstrzygnięte; tilozofja zaś 
te prawdy, na wyższej podstawie wsparte, tłomaczy, udo­
wodnią i wyprowadza z nich dedukcje. Owe zaś dedukcje 
można czynić sposobem naturalnym, mechanicznym. Fran­
ciszkanin, Rajmund Lullus (ur. 1234, zm. 1315), pragnął 
nawet zbudować myślącą maszynę, pod nazwą „ars ma- 
qua" 1), któraby mechanicznie kombinowała według prawi­
deł sylogistycznych odpowiednie podmioty i orzeczenia.

43. Artykuły wiary podawały ludom średniowiecz­
nym dostateczne i zadawalające ich wiadomości o bycie 
nadprzyrodzonym, o znaczeniu, celu życia i bytu ziemskie­
go. Według św. Tomasza głównymi artykułami nauki teo­
logicznej, którą też nazwać można metafizyką chrześcijań­
ską — jest nauka o Bogu (problemat teologiczny) o Chrystu­
sie Odkupicielu (problemat chrystologiczny) nauka o grzechu 
pierworodnym i odkupieniu (problemat antropomologiczny) — 
czyli, że spekulacja średniowieczna zajmuje się stosunkiem 
człowieka do Boga. Dlatego też problemat antropologiczny 
jest osią całego procesu myślenia. Nauka o grzechu pier­
worodnym, o odziedziczaniu jego i o potrzebie odkupienia 
stanowi kulminacyjny punkt wszelkiej dogmatyki chrześci­
jańskiej „Przez Adama ludzkość zgrzeszyła, przez Chry­
stusa odkupioaą została.

Nauka o Trójcy boskiej występuje w całej pełni 
w problemacie teologicznym. Liczba trzy we wszystkich reli-

1) Wieczna sztuka. 



— 180 —

gjach i filozofjach uważaną była za świętą. Zapowiedź 
chrześcijańskiej idei znajdujemy przedewszystkim w nowo- 
platońskim rozróżnianiu trzech zasad: Tó npó tov, vo5s, Joyh. 
Również ważne jest u Filona żydowskiego pojęcie, zaczer­
pnięte z Egiptu—o ojcu, matce i synu. Matka była (copia) 
mądrość, jej syn — logos (rozum). Sofja w chrześcijaństwie 
zamienioną została duchem św., co wypływa zapewne z ży- 
dowstwa — z jego niższego pojęcia o kobiecie.

Różne były poglądy co do wyobrażania sobie trójcy 
św. Początkowo najwięcej miał zwolenników monarchja- 
nizm. Monarchiści nie uznawali trzech osób boskich, przy­
znając tylko możność jakiegoś modalizmu w tym znacze­
niu, że jedyną absolutną istotą jest tylko Bóg ojciec, jako 
stwórca świata. Logos zaś, czyli syn i duch Św. — mveop.a - 
są jedynie mody, t. j. objawy jego własnej istoty. Źródła 
tego poglądu szukać należy częściowo w Ebjonityzmie, we­
dług którego Chrystus narodził się jako człowiek z Marji 
i Józefa, a za wypełnianie zakonu otrzymał godność me- 
syjasza, częściowo w patripasjanizmie^ który znów nauczał, 
że Bóg Ojciec wstąpił w Chrystusa i cierpiał. Zapatrywa­
nia te pozostawiły ślady w subordicjanizmie^ jaki, uznając 
trzy osoby boskie, dowodzi, że druga osoba pierwszej jest 
podległą. To doprowadziło do arjanizmu. Spór między 
Arjanem a Atanazym zakończył się zwycięztwem drugie­
go i, dogmat o Trójcy świętej utrwalony został. Według 
arjanizmu, druga osoba niższą jest od pierwszej, kiedyś 
nie istniała ona wcale („Hv rore ore obx z“— ópocobatog). Św. Ata­
nazy dowodził przeciwnie, że trzy osoby boskie mają je­
dnakowy początek, też i naturę (opoobzta). Pogląd ten już 
na koncylium w Nicei był sformułowanym i stał się 
dogmatem.

Problemat chrystologiczny: Odkupicielem jest druga oso­
ba boska, która cierpiała jednak za nas jako człowiek. 
Głównym punktem tego problematu było pytanie, jaki 
jest stosunek wzajemny pierwiastku boskiego i ludzkiego, 
w jaki sposób wytłómaczyć człowieczeństwo Boga. Zwra­



— 181 —

cano większą uwagę na pierwiastek boski, skutkiem 
czego natura ludzka Chrystusa schodziła na drugi plan, 
znikała, jakby także cielesną postać Chrystusa uważano tyl­
ko za pozorną. To stanowiło podstawę teorji gnostyczno- 
dekotycznej. Kładąc znów większy nacisk na ludzką naturę 
Chrystusa narażano na poniżenie boski pierwiastek. Z tego 
właśnie wytworzyła się teorja racjonalistyczna-arjańska^ któ­
ra nie chciała uznać równości istoty Boga i Syna (nazy­
wano ich też anomojanami). Nestorjanie w V stuleciu twier­
dzili, że Chrystus posiada w sobie dwie natury, zupełnie 
z sobą niezłączone, że Marja nie jest Bogarodzicielką, lecz 
tylko matką Chrystusa człowieka. Pogląd ten, wygłoszo­
ny przez Nestora, biskupa konstantynopolitańskiego, roz­
szerzył się w Małej Azji. Przeciw niemu wystąpił Cyryl, 
patrjarcha z Aleksaudrji, sformułowawszy ściśle dogmat 
katolicki.

Problemat antropologiczny dotyczy się wolnej woli czło­
wieka, grzechu pierworodnego, potrzeby odkupienia, które 
może nastąpić jedynie przez łaskę bożą i za pośrednictwem 
samego Boga. Problemat ten pozyskał formę dogmatu, 
dzięki sporowi między św. Augustynem i zakonnikiem Pe- 
lagjuszem prowadzonemu. Pelagjusz przekonywał, że grzech 
Adama jemu wyłącznie zaszkodził, natura bowiem ludzka 
pozostała nieskażoną i sama przez się zdobyć może wiecz­
ną szczęśliwość. Według zaś św. Augustyna grzech pier­
worodny zniszczył zupełnie wolną wolę człowieka, którego 
odkupić może jedynie łaska boża.

Grzech Adama i odkupienie Chrystusa były zawsze 
kulminacyjnym punktem średniowiecznej spekulacji i tre­
ścią chrześcijańskiej metafizyki.

Cały świat jest dziełem Boga. On jest jedyną, abso­
lutną zasadą wszelkiego bytu, poza nim niema żadnej in­
nej zasady, jaką u Platona i Arystotelesa była materja 
przyczyną zła i niedoskonałości. Podług nauki chrześci­
jańskiej i materja przez Boga stworzoną została. Bóg jest

Bibl. Sam. Rozwój umysłowy ludów Europy. 12



— 182

istotą absolutną, egzystującą poza światem. Świat ten nie 
jest — jak dowodzi nowoplatonizm — jego emanacją. 
Świat jest dziełem nieograniczonej woli boskiej, która go 
stworzyła. Wola boża jest zupełnie nieograniczoną, przeto 
w całym wszechświecie nie może istnieć poza nią żadna 
zasada twórcza. Bóg nie stworzył świata z jakiejś potrze­
by, lub konieczności, lecz tylko z swej dobroci (ex pleni- 
tudine bonitatis). Skoro wola ta jest wszystkim, co pier­
wotnie istniało, widoczne jest, że wola ta stworzyła świat 
z niczego — „per Deum de nihito". Z tego wypływa, iż 
istnienie świata od Boga zupełnie zależy, że świat ten, 
dzięki woli bożej egzystuje i rozwija się, że losy człowie­
ka naprzód już są naznaczone, słowem, pogląd ów wyłą­
cza całkowicie wolną wolę pojedynczych stworzeń.

Cechą Boga chrześcijańskiego, obok jego wszechmo­
cy, jest doskonałość, najwyższa dobroć. Stara filozofja, 
zwłaszcza Arystotelesa, pojmowała istotę boską, jako czy­
stą inteligencję (vó-avs vońcop), chrześcijaństwo, uznając Bo­
ga osobowego, widzi w nim ideał osobowości najdoskonal­
szej, absolutnej woli.

Świat cały jest tedy dziełem Boga wszechmocnego i mo­
ralnie doskonałego. Logiczny wniosek z tego wypływać po­
winien, że i świat jest doskonały, że niema w nim zła, 
występku. A jednak rzeczywistość ukazuje nam zło, całe 
życie i dzieje ludzkości są walką przeciw owemu złu. 
Gdzież więc jest przyczyna zła, jak je sobie tłómaczyć? 
Spór w tej kwestji jest zasadniczy i nader ważny. Skoro 
zło istnieje, wywodzi koniecznie swój początek od jedyne­
go prabytu — Boga. Ale Bóg, jako zasada dobra, nie 
może tworzyć zła! W jakiż sposób roztrzygnąó to sporne 
pytanie?

Nie zapominajmy, że osią chrześcijańskiej metafizyki 
jest dziedziczność grzechu i wypływająca z niego potrzeba 
odkupienia. Do tych dwu faktów odnoszą się inne arty­
kuły wiary. Dopóki nie powstało pytanie o początku, po­
chodzeniu zła — fakty te były w zgodzie z pojęciem o 



— 183 —

nieograniczonej niezależności i moralnej doskonałości istoty 
Boga.

Rozbierzmy to szczegółowiej.
Wyobrażenie o Bogu, jako jedynej doskonałej zasa­

dzie wszelkiego bytn obejmuje w sobie niezależność woli 
bożej, a ta znów kieruje przeznaczeniem człowieka — co 
obala pojęcie o wolnej woli.

Wniosek ten nie może być przez chrześcijan przyję­
tym. Boć bez wolnej woli nie byłoby grzechu, bez grze­
chu nie trzeba odkupienia; bez potrzeby grzechu nie by­
łoby samego odkupienia. A przecież odkupienie — to pod­
stawowy fakt nauki zbawienia.

Na tym polega sprzeczność pojęć. Co przeczy pojęciu 
Boga absolutnego (wolna wola człowieka) tego koniecznie 
wymaga pojęcie odkupienia 1).

Próba wyrównania tych sprzeczności, przez św. Artgu- 
styna dokonana, stała się podstawą nauki kościelnej. Fakt 
odkupienia przypuszcza fakt grzechu pierworodnego. Zło 
wobec bożej wszechmocy, moralnej doskonałości — nie jest 
zrozumiałe. Objaśnić je można jakimś czynem istoty przez 
Boga stworzonej, świadomym jej odsunięciem się od Bo­
ga, a zwróceniem ku złemu, które tym sposobem właśnie 
powstaje.

Żeby to było możliwe, należy przypuszczać, iż pierw­
szy człowiek obdarzony był wolną wolą. Wiedziony dobro­
cią i miłością udzielił mu Bóg wolną wolą, by samodziel­
nie kierować mógł swymi postępkami, czyli dal mu zdol­
ność posse non peccare (mógł grzeszyć lub nie) 1). Człowiek 
więc miał możność grzeszenia i niegrzeszenia. Wtedy już 
potrzebował łaski bożej, nie dlatego, żeby tylko przy jej 
pomocy dobro spełniał, lecz dla tego, że bez niej nie był

1) Porównaj Kuno Fischer, Einleitung in die Geschichte der neue- 
ren Philosophie, 4 wyd. (2891), str. 49.

2) De civ: Dei 22, 30. De corrept. et grat. 12.



— 184 —

zdolnym oprzeć się złu i dobrze żyć. (Adiutorium, sine qua 
non). Bóg przewidział naturalnie, jak człowiek postąpi, czy 
zło lub dobro wybierze, jednak nie wyznaczał mu tego. Dał 
mu nader łatwe do spełnienia przykazanie, aby mógł ko­
rzystać ze swej wolnej woli. Ale człowiek użył ją do złe­
go, nie usłuchał Boga, dopuścił się grzechu pierworodnego.

Przez ten grzech pierworodny pojawiło się zło na 
świecie. Grzech ów pozbawił wolę wolności, jaką Bóg 
człowiekowi dał, wtrącił ją w niewolę zła. Nieświadomość, 
zaślepienie umysłowe, roznamiętnienie wszystkich żądz zmy­
słowych — oto własności człowieka upadłego. Człowiek 
popadł w stan grzeszny, t. j. utracił ową rajską wolność; 
sam przez się już nie może powstrzymać się od grzechu; 
stał się niewolnikiem grzechu i zła wogóle. Następstwa 
grzechu odziedziczyli wszyscy ludzie, albowiem z pierw­
szym człowiekiem zgrzeszyła cała ludzkość. Człowiek sam 
przez się nie jest w stanie nie grzeszyć i ani on, ani jego 
potomkowie je są zdolnymi własną siłą wznieść się ku do­
bru i cnocie. Nie zdołał się ustrzedz grzechu, upadł, stan 
jego był non posse^ nos peccare (możność niegrzeszenia była 
wykluczoną 1). Zło, przez grzech pierworodny zrodzone, nie 
wytępiło wprawdzie dobra, ale od tej chwili bezustanna 
i zacięta walka istnieje między zasadą dobra i zła. Do­
bro, które człowiek w tym stanie wykonywa, nie wypływa 
bynajmniej z jego woli, już skażonej, lecz z łaski bożej je­
dynie. Człowiek pozornie tylko jest cnotliwym, gdyż sam 
przez się nie jest uzdolniony do czynienia dobrze; cnoty 
jego są raczej występkami2).

1) Enchir ad Zaur. 30 De spir. et litt. 30.
2) De civ. Del 19, 25. Contra Jul. Pelag. IV 3, 21.

Zepsucie, jakiemu uległa wola ludzka, uniemożliwiła 
wyswobodzenie się z tej niewoli grzechu. Człowiek grzesz­
ny nie może sam się zbawić. Odkupienie zależne jest od 
łaski bożej, tej łaski bożej, która pierwszego człowieka ob­



— 185 —

darowała wolną wolą. Tylko Bóg mógł przebłagać Boga, 
odkupić i zbawić pokolenie ludzkie. W tej idei o odku­
pieniu przez Boga człowieka spoczywa przewodnia myśl 
dogmatyki chrześcijańskiej. Ono odkupienie, którego pra­
gnęła cała natura, za którym tęskniła dusza platońska, ję­
cząca w niewoli zepsucia, zmysłowości; ono odkupienie, o 
którym mówili już prorocy starego zakonu, a którego do­
magała się filozofja nowoplatońska, jako Logos pośredni­
ka między Bogiem a człowiekiem — odkupienie to nie 
mogło być dziełem ludzkim. Zbawienie mogło przyjść 
z nieba jedynie.

Bóg przez swój czyn odkupienia, podobnie jak przez 
akt stworzenia, dobrowolnie wmieszał się w dzieje i roz­
wój wszechświata. Bóg nietylko przez oddzielne, pojedyn­
cze czyny, ale całą swą istotą wcielił się w świat doczesny.

Po odkupieniu ludzkość zaczyna znów żyć po boże­
mu, zyskuje napo wrót utrąconą wolną wolę, może nie 
grzeszyć, a łaska boska pośredniczy w ten sposób, że i do­
bro wykonywuje (adiutorium quo). Kto zaś korzysta nale­
życie ze środków zbawiennych, w kościele przechowanych, 
z owoców łaski sakramentów — ten zdobywa sobie wyż­
szą wolę, staje się świętym. Stan jego jest już non posse 
peccare (grzeszyć już nie można 1).

Naukę o odkupieniu ludzi przez Boga człowieka naj­
poważniej opracował św. Augustyn i św. Anzelm (urod. 
1033, zm. 1109). Według św. Anzelma grzech pierworodny 
był wielkim przewinieniem, bezgraniczną obrazą Boga. Nie 
było możliwe, ani przebaczenie, ani dość zasłużona kara. 
Boć jeśli ona miała zadość uczynić to nieskończone prze­
winienie — musiałaby też być nieskończoną. Następstwem 
zaś tego byłaby zupełna zagłada ludzi, więc zniweczenie 
aktu boskiego stworzenia, co sprzeciwiałoby się boskiej 
dobroci. Z drugiej znów strony przebaczenia bez kary nie

1) De civ. Dei 22, 30. 



— 186 —

dopuszczała sprawiedliwość boża. Koniecznym więc było 
odkupienie, któreby człowieka zbawiło, a Bogu dało za­
dośćuczynienie za winę Adama, dla zbawienia nietylko ży­
dów, lecz całej ludzkości, dla odrodzenia człowieka w du­
chu i prawdzie. Chrystus jest Aóroc. Bóg człowiek, właści­
wa zasada świata, urzeczywistnienie ideału, do którego dą­
ży filozof ja grecka w całkowitym swym rozwoju. W pierw­
szych wiekach chrześcijaństwa ta teorja rozszerza się po­
tężnie, a rozwój swój zawdzięcza załagodzeniu sporu mię­
dzy zwolennikami poglądu św. Piotra, który zajmował cia­
sne stanowisko żydów i stronników Pawła, będącego przed­
stawicielem nadziei świata pogańskiego, roszczącego sobie 
prawa do odkupienia i zbawienia.

44. Śmierć Chrystusa przyniosła ludziom odkupienie, 
powróciła im łaskę bożą. Ponieważ grzech pierworodny 
był w następstwach swych dziedzicznym, więc przebacze­
nie, łaska krzyża, ma przechodzić z pokolenia na pokole­
nie. Dla przechowania błogosławionych owoców śmierci 
Chrystusa, założony jest kościół, jedyny uprawniony za­
stępca Chrystusa na ziemi. Kościół udziela wiernym swym 
owocu odkupienia pod postacią sakramentów. Drugim, na­
der ważnym punktem średniowiecznego chrześcijaństwa, 
obok nauki teologicznej, jest rozwój, usamodzielnienie ko­
ścioła jako instytucji zbawienia. Wkrótce też, dzięki ko­
ściołowi, dzielą się ludzie na tych, co mają uczestnictwo 
w zbawieniu, t. j. na społeczność boską (ci vitas Dei) i nie 
mającą uczestnictwa — społeczność ziemską (civitas terre- 
na). Jako jeden Bóg w jednym Chrystusie zstąpił na zie­
mię i odkupił grzeszną ludzkość, tak istnieje jedna tylko 
instytucja, która przechowuje i wydaje wiernym błogie 
owoce zbawienia — a jest nią kościół. Jest ona, według 
św. Pawła, ciałem, któremu duszę i życie daje Chrystus; 
jest naczyniem, w które apostołowie włożyli prawdę (Ire­
neusz); jest bramą żywota, arką Noego (Tertulljan). Cy- 
prjan tak opisuje znaczenie kościoła: „Jeden jest kościół, 
ale błogosławieństwo swoje rozlewa na wiele ludzi, podo­



187

bnie jako słońce jedno ma dużo promieni, jako drzewo o 
jednym pniu i korzeniu, ale o wielu gałęziach. Kościół da- 
je nam życie, karmi nas swym mlekiem, napełnia nas swym 
duchem... Kto opuści kościół Chrystusa, ten nie otrzyma 
nigdy nagrody od Jezusa Chrystusa. Kto nie uważa ko­
ścioła za matkę — nie może mieć ojca w Bogu." Kościół 
jest w zasadzie wytworem chrześcijaństwa zachodniego, 
następcą cesarstwa Rzymskiego. Kościół stał się środowi­
skiem chrześcijaństwa katolickiego, w nim urzeczywistnia 
się królestwo boże w postaci widzialnej, w społeczeństwie 
wiernych (kościół wojujący), które utrzymuje związek z ko­
ściołem tryumfującym (w niebie) i cierpiącym (w czyśćcu). 
Kościół z Chrystusem na czele i z jego namiestnikiem na 
ziemi — papieżem rzymskim, ogarnia cały świat doczesny 
i nadprzyrodzony.

Kościół zdobywał sobie w chrześcijaństwie katolickim 
coraz większe znaczenie i władzę. W niem przechowuje 
się skarb zbawienia, on jest przedstawicielem świata chrze­
ścijańskiego wobec Boga. Kościół przez swą cechę po­
wszechności zyskiwał rozleglejszy wpływ przez to, że co­
raz bardziej krępowano rozwój indywidualnej myśli, coraz 
więcej domagano się od chrześcijan wiary absolutnej, że co­
raz mniej było wiernych, wypełniających ideał życia pra­
wdziwie chrześcijańskiego. Wszechmoc kościoła zastępuje, 
dopełnia słabość jednostek, które są zobowiązane do zupeł­
nego posłuszeństwa, ufności i pobożności. Uniwersalność 
kościoła obniża wartość i znaczenie indywiduum; zwraca 
uwagę na dobro i zbawienie całości, stąd nie znosi żadnej 
różnicy w przekonaniach, prześladuje każdy indywidualny 
ruch umysłowy, jako herezję.

Kościół stawał się jednocześnie instytucją prawną, 
w której, według jakiegoś porządku prawa organizowano 
życie moralne. Z pojęcia wspólności, uniwersalności całego 
chrześcijaństwa, wypływało to przekonanie, że zasługi 
świętych i męczenników, niepotrzebne już dla ich własne­
go zbawienia, mogły być pomocne do zbawienia jednostek 



188 —

słabych, nie dość moralnych. Podział grzechów na śmier­
telne i powszednie, rozróżnianie kary doczesnej i wiecz­
nej —- to wszystko składało się na złożoną bardzo teorję 
o wynagradzaniu, zadośćuczynienie przewinień przez dobre 
czyny bliźnich, z czego znów powstawała nauka o od­
pustach.

Z tym zaś ma związek powstanie i rozwój stanu ka­
płańskiego^ posiadającego specjalne zadanie i położenie. 
Księża są pośrednikami między Bogiem a człowiekiem. Oni 
mają prawo sądzić, odpuszczać i zatrzymywać grzechy je­
dnostek, a przedewszystkim mogą udzielać sakramenta, 
nadprzyrodzone środki, w których owoce odkupienia Chry­
stusa rozdaje się wiernym (sacramenta ęfficaria passionis). 
W miarę przewagi władzy duchownej nad świecką, orga­
nizacja duchowieństwa zajmowała coraz wybitniejsze sta­
nowisko i znaczenie. Z pierwotnej obojętności chrześcijań­
skiej dla państwa i władzy świeckiej — wytworzyło się 
poszanowanie dla kościoła, jako instytucji zbawienia, je­
dynej organizacji państwowej, której władza sięga daleko 
poza granicę danego kraju. Rozkaz zachowywania celiba­
tu, wydany przez Hildebranda, a obowiązujący wszystkich 
księży, obostrzył dyscyplinę duchowieństwa. Zapobiegł on 
odziedziczaniu obowiązków kapłańskich przez rodzinę da­
nego księdza, co było zwyczajem innych religji. Papiestwo 
utrzymało swą niezależność, dzięki temu głównie, że miało 
swą własną organizację, na wzór świeckiej. Z drugiej je­
dnak strony władza świecka przeszkadzała wywieraniu do­
datniego wpływu.

Przez takie wyjątkowe stanowisko duchowieństwa 
w kościele katolickim, świat średniowieczny urzeczywistnił 
ideał politei Platona, wymagającej wykształconych (filozo­
fów) na przewodników ludzkości. W średnich wiekach je­
dyną wykształconą klasą byli księża; w klasztorach sku­
piali się niezmordowani pracownicy naukowi, kościół dbał 
o wychowanie i oświatę kleryków i świeckich. „Katoli­
cyzm ofiarowywał każdemu wiernemu dobrodziejstwo re-



— 189 —

ligijnej nauki, która od wczesnego dzieciństwa przygoto­
wywała go do życia społecznego, towarzyszyła mu w ży­
ciu pracy, i za pomocą napomnień, ćwiczeń i materjalnych 
znaków zmuszała do zachowywania przykazań, Skromne 
dzieła pobieżnej filozofji, stanowiące treść ogólnych kate­
chizmów, było istotnie tym wszystkim, czym być mogło, 
albowiem zawierało w sobie wszystko, co w monoteizmie 
było najdoskonalszego" 1).

Przez rozwój katolickiego duchowieństwa i nabożeń­
stwo przyjmowało coraz więcej złożoną formę. Kościół od­
dalił się bardzo od pierwotnego chrześcijaństwa, w którym 
życie moralne, czynnej miłości bliźniego poświęcone, było 
właściwie nabożeństwem. Zapomniał kościół wkrótce o sło­
wach Minucia Felixa: „Niewinność i sprawiedliwość upra­
wiać; unikać wszelkiego podejrzenia; ludzi z niebezpieczeń­
stwa oswobadzać—oto nasze ofiary; to jest Bogu święte. 
Dla nas ten najpobożniejszy—kto jest najsprawiedliwszym. 
Wkrótce wieczerza pańska, wspólne uczty wiernych przy­
brały postać ofiarną, stały się powtórzeniem niekrwawym — 
krwawej ofiary Chrystusa, punktem środkowym dogmaty­
ki chrześcjańskiej, kultu dla nauki o transubstancji. I ten 
fakt przyczynił się do utrwalenia i spotęgowania znacze­
nia duchowieństwa. Od czasów Cyprjana rozszerza się po- 
pojęcie, że kapłan przez nadprzyrodzoną moc, daną mu 
z nieba, przez udzielone święcenia przemienia chleb w cia­
ło, wino w krew, czyni więc cud, staje się cudotwórcą, 
wybranym, przewyższającym znacznie wszystkich wiernych. 
Odprawianie codzienne mszy świętej nadaj e kapłanom pe­
wien nimb świętości. Sama zaś msza była wyrazem 
postępu w rozwoju kultu religijnego przez swój charakter 
ofiary niekrwawej i przez usunięcie krwawych ofiar pogań­
skich. Duchowieństwo odłączyło się więc w kościele ka­
tolickim od wiernych, tworząc samoistną kastę. Chrześ-

1) Aug. Comte. Socjologie. 



— 190 —

cjaństwo katolickie staje się w średnich wiekach teokracją 
księżą.

Wskutek grzechu pierworodnego natura ludzka odda­
liła się od Boga, utraciła swą dawną wolność. Sakramen- 
ta święte czynią jej dostępnymi owoce odkupienia Chrystu­
sa, ułatwiają uczestnictwo w łasce boskiej (gratia) tak, że 
podnosi się ona znów ku żywotowi niebieskiemu, ku wie­
cznej chwale (gloria). W hierarchicznej organizacji kościo­
ła występują również owe trzy stopnie. Nad wiernymi 
ustanowieni są djakoni, księża i biskupi, jako następcy 
apostołów. Nad nimi zaś wznosi się kościół tryumfujący, 
więc święci i aniołowie, otaczający tron Boga. Malarstwo 
średniowieczne uprzytomniało w obrazach to stopniowanie.

45. Cechą rozwoju filozofji scholastycznej jest po­
wolne przejście od realizmu do nominalizmu. Spór między 
tymi teorjami tkwił już w filozofji starożytnej. Chodziło 
o rozstrzygnięcie pytania jaki jest stosunek ogółu do jednost­
ki^ idei do zjawiska^ pojęcia do konkretnego faktu.

Właściwą podnietą do zastanawiania się nad tym 
problematem było studjum Porfira „Wstęp do kategorji“ 
Arystotelesa. Dany ustęp w przekładzie Boetia brzmi: 
„Czy rody i gatunki same przez się istnieją, czy tylko 
w naszym pojęciu egzystują, czy (w pierwszym wypadku) 
są to rzeczy materjalne, czy niematerjalne, czy egzystują 
oddzielnie od rzeczy zmysłowych, czy tkwią w tych rze­
czach zmysłowych—o tym nie odważymy się nic stanow­
czego powiedzieć. Jestto bardzo trudne zadanie, wyma­
gające głębszego zbadania" 1).

1) Mox de generibus et speciebus illud quidem, sive subsistant 
sive in solis nudis intellectibus posita sint, sive subsistentia corporalia 
sint an incorporalia, et utrum separata a sensilibus an in sensilibus po­
sita et circa haec consistentia, dicere recusabo; altsissmum enim negotium 
set huismodi et maioris egens inquisitionis.



191 —

Na jednej stronie stali realiści 1), którzy, według Pla­
tona, nauczali, że ogólnym pojęciom gatunkowym odpo­
wiada pewne istnienie nietylko w naszym wyobrażeniu, 
ale w rzeczywistości „Universalia sunt realia" (ogólne po­
jęcia są rzeczywistymi).

Realiści średniowieczni dzielili się na różne odcienia. 
Dwa z nicli były najważniejsze. Jedni, opierając się na 
Platonie, dowodzili, że ,,uniwersalia antę res" (pojęcia ga­
tunkowe przed rzeczami), że universalia mają istnienie 
objektywne, istnieją odrębnie od rzeczy podpadających pod 
zmysły. Drudzy znów nauczali, że ,,universalia in rebus" 
(w rzeczach). Obok tego realizmu platoników i arystoteli- 
ków—rozwijał się nominalizm. Nominalizm, trzymając się 
zasady ,,universalia post rest" (po rzeczach) twierdzili; iż 
pojęcia gatunków ogólnie nie mają bytu objektywnego; są 
wytworami naszego umysłu (conceptus), określonymi pe­
wnymi imionami (nominibus) — czyli, że są to tylko ab­
strakcje.

Te zasady—w bardzo wielkim skróceniu podane, były 
powodem owego sławnego sporu. Fakt ten, że zagadnie­
nia tak abstrakcyjne i subtelne — mogły poruszyć umysły 
średniowieczne — jest najlepszym dowodem zbliżania się 
epoki rozwoju czysto-teorętycznej, abstrakcyjnej filozofji. 
Spór ten przybrał charakter zaciętej walki dzięki panują- 
cej wówczas atmosferze i znaczeniu, jaki miał dla religji, 
dogmatyki.

Zasadniczy artykuł dogmatyki chrześcijańskiej o dzie­
dziczności grzechu i odkupienia ludzi jest w ścisłym związ­
ku z realizmem. Wiara w tę naukę istnieć może o tyle— 
o ile ma znaczenie ogólne, t. j. że ludzkość cała, jako ród 
i gatunek zgrzeszyła w Adamie i odkupioną została przez

1) Realizm w tym znaczeniu jest właściwym średnim wiekom spo­
sobem myślenia, zgadza się zupełnie z idealizmem Platona. W nowszej 
epoce słowo »realizm« całkiem inne przybrało znaczenie i jest antytezą 
„idealizmu".



192 —

Chrystusa, Warunkiem egzystencji kościoła jest też jego 
powszechność — uniwersalność. W niej urzeczywistnia się 
idealnie całość, łączność chrześcjan; przez nią umożliwione 
jest dzieło zbawienia. Jak państwo Platona istniało dotąd 
tylko, dopóki było wyrazem sprawiedliwości—tak podobnie 
i kościół wspiera się na fundamentach jednoczącej idei od­
kupienia.

Dlatego to pogląd realistów był konieczną podporą 
artykułów wiary i ogniwem całości wiary i wiedzy śred­
niowiecznej. Ilekroć nominalizm zwyciężał—tyle razy gro­
ziło niebezpieczeństwo dogmatom religijnym i zbliżało się 
odłączenie wiary od wiedzy. To się wybitnie zaznaczyło 
w XI stuleciu, kiedy uczony kanonik Roscellin naukę no­
minalistów do artykułu o Trójcy św. zastosował. Jeśli 
ogólne pojęcia są tylko słowami, czyli abstrakcjami, istnie­
jącymi w naszym umyśle— to nie można wierzyć, że Bóg 
jest we trzech osobach, lecz należy wierzyć w trzech bo­
gów (triteizm). Naukę swoją musiał on odwołać na sobo­
rze w Soissons, w 1092 r. przed św. Anzelmem. Ale fakt 
ten nie usunął bynajmniej nominalizmu ze scholastyki. 
Abelard (nr. 1079, zm. 1142) napróżno starał się wynaleźć 
jakąś pośrednią teorję. Wychodząc z realizmu arystote- 
lesowskiego, że pojęcia ogólne są wprawdzie rzeczywistoś- 
ścią i warunkami egzystencji indywidualnych (jako ima- 
nente) lecz, że rozum ludzki wyprowadza z nich abstrak­
cyjną czynność, pod formą pojęć (conceptus). Stąd też 
nazwano Abelarda konceptualistą. Byłto pogląd zupełnie 
na modłę Arystotelesa urobiony. Przedniejsi scholastycy 
jak Albert Wielki^ Tomasz z Aquinu i Dżins Szkot (Scotus) 
podzielali go całkowicie.

Myśliciele ci wchodzili w pewien kompromis z realiz­
mem platoników i arystotelików, z konceptualizmem, no- 
minalizmem.

Jak się w filozotji średniowiecznej rozwinął stosunek 
platonizmu do arystotelizmu?

Realizm platoński prowadził niektórych myślicieli — 



— 193 —

wymienię tylko Jana Scota Erigiene (IX w.) — do pomysłów 
panteistycznych i przewładał jeszcze w XII wieku. Rea­
lizm arystotelesowski był panującym przekonaniem XIII 
w. Nader ciekawym jest fakt wzajemnego ustępstwa i na­
stępstwa tych dwu kierunków. Nauka Platona w swym 
światopoglądzie była zwiastunem chrześcijaństwa, ale nie 
mogła się utrzymać w kościele zarówno z dowodu nega­
tywnego, że tak łatwe było z niej przejście do teorji pan­
teistycznych i teorji emanacyjnej (nowoplatonizm), jak 
i dowodów pozytywnych. Platonizm przyczynił się do 
utworzenia i wewnętrznej organizacji kościoła, nie wystar­
czał jednak do objęcia w światopoglądzie całkowitym i przy­
rody. Scholastyka, z chwilą, kiedy chrystjanizm uczynił 
wymieniony już kompromis między swą zasadniczą ideją, 
a warunkami życia doczesnego, potrzebowała jednolitego, 
ukształtowanego pojęcia o przyrodzie, a tego nie dał jej 
Platon. Wszak według niego przyroda nie miała swego 
własnego bytu, była jedynie zjawiskiem, od bytu idealne­
go zależnym. Arystoteles zaś już przez to samo, że ide- 
jową zasadę uczynił imanentną względem bytu fenomenal­
nego „zniósł filozofję z nieba na ziemię", podniósł wartość 
indywiduum, a równocześnie w swych dziełach przyrodni­
czych podał dostateczne na ówczesną epokę objaśnienia 
niektórych zjawisk przyrody. Sądzę, że dwie okoliczności 
wpłynęły na to, iż św. Tomasz z Aquinu oddał pierwszeń­
stwo filozofji Arystotelesa. Mianowicie: zasada przyrodni­
cza^ która przyrodę całą dzieli na stopnie wyższe i niższe 
i teorja teologiczna^ przedstawiająca Boga, jako transcedent- 
nego twórcę wszelkiego bytu, i ostateczny cel świata.

Arystoteles, według doskonałości imanentnej zasady 
formalnej rozróżnia w całej przyrodzie pojedyńcze stopnie 
Stąd duszę uważa za zasadę życia wogóle. Podług rodza­
jów tego życia dzieli ją na: duszę roślinną (powodują­
cą wzrost i rozmnażanie się); duszę zwierzęcą (treść zmy­
słowego spostrzeżenia i ruchu); duszę rozumną, człowieko­
wi właściwą (warunek myślenia i wolnej woli). Najwyższy 



— 194 —

pierwiastek duszy rozumnej (vO5g rornexóc) pokrewny jest du­
chowi boskiemu, od którego zależy. Teorję tę przyjął 
i uzupełnił św, Tomasz. W filozofji jego przyroda wystę­
puje też jako systemat ustopniowany, zasadniczą jednak 
ideją jest dlań fakt odkupienia wraz z owocami takowego, 
przechowanymi w kościele Chrystusa. Kościół, jako orga­
nizacja łaski jest dopełnieniem całej przyrody (natura-gra- 
tia). Zasada żywotna postępuje od duszy wegietacyjnej do 
zwierzęcej, a w człowieku dochodzi do najwyższego stop­
nia w duszy rozumnej. Dalsze przejście od państwa przy­
rody do królestwa łaski odbywa się w kościele, organizacji 
przez Boga postanowionej, rozporządzającej środkami świę­
tymi, zbawiennymi. Ludzkość wraz z przyrodą całą pod­
nosi się w kościele, możliwość w rzeczywistość się zmienia 
przyrodzoność—w łaskę. Przez miłość zaś staje się czło­
wiek uczestnikiem chwały, jaka zgotowana jest w niebie- 
siech dla wiernych Chrystusa (gloria).

Kościół więc stał się zdolnym do ujęcia w zakres 
swego poznania syntezę swej nauki dogmatycznej, filozofję 
peripatetyczną i całą przyrodę. Ujął to tak, jak zagarnął 
wszechwładzę świecką. Cała ta teorja nabrała jednolitego, 
ukształtowanego charakteru przez cechę teologiczną nauki 
Arystotelesa. Według niego Bóg jest początkiem i koń­
cem, najwyższą czystą formą, przyczyną i celem wszelkie­
go bytu, zasadą porządku i celowości w przyrodzie. Podo­
bne zapatrywania kościół chętnie przyjął; przyczyniły się 
też one do usystematyzowania jego nauki.

Lecz od XIV w. realizm Arystotelesa począł się za- 
chwiewać a nominalizm psuć dotychczasową łączność wie­
dzy z wiarą. Pierwszym, silnym bardzo wstrząśnieniem 
dla realizmu scholastycznego był spór między św. Toma­
szem a Duns Szkotem o wolną wolę Boga prowadzony. 
Według św. Tomasza wola boża zależną była od idei do­
bra, jaka w nim istniała, a cały świat, jego stawanie się 
jest udowodnionym urzeczywistnieniem dobra, czyli teorja 
ta prowadzi do determinizmu. Według Duns Szkota prze­



195 —

ciwnie się dzieje, gdyż dobro zależne jest od woli boskiej, 
t. j. coś jest dobrym dla tego, że Bóg tak chciał; z czego 
wypływa zasada indeterminizmu, przyznanie absolutnej, 
doskonałej woli. Wkrótce przeniesiono zapatrywanie to na 
człowieka, któremu przyznano prawo wolnej woli i własnej 
za siebie odpowiedzialności. Przekonanie to rozwijało się 
jednocześnie z powolnym zwycięstwem nominalizmu, z po­
stępem indywidualizmu — przeciwstawnią uniwersalności 
kościelnej.

Pierwszym rzecznikiem nominalizmu był Wilhelm 
d‘ Occam (zm. 1347), który występował energicznie i poważ­
nie przeciw realizmowi. Twierdzi on, że realizm przypi­
suje rzeczywistość czysto subjektywnym wyobrażeniom 
rozumu i umysłowym abstrakcjom. Przeciw temu podaje 
prawidło metodologiczne: „Entia non sunt multiplicanda 
praeter necessitatem". (Istnienie bez koniecznej potrzeby 
nie powinno być rozmnażane). Dlatego też naśmiewa się 
z wytworów realizmu, który dowodzi i wierzy, iż egzystu­
ją jakieś quidditas, ubitas, quanditas i t. p. a zapomina 
o tym, że w rzeczywistości niema żadnego istnienia uni­
wersalnego, że niema np. ogólnej wielkości, lecz istnieją 
tylko wielkie przedmioty.

Wilhelm Occam był uczniem Duns Szkota, podzielał 
z nim przekonanie o wolności indywidualnej, starał się 
o przeprowadzenie reformy kościelnej, a przedewszystkim 
o podniesienie moralności duchowieństwa. Gdyby realizm 
posiadał istotną wartość, a uniwersalia miały rzeczywisty 
byt, to niemożebną byłaby wolna wola boża i stworzenie 
świata z niczego. Właśnie te ideje kierowałyby czynami 
Boga i stworzeniem świata. Ogólne pojęcia nie są zatym 
rzeczywistym bytem, lecz wyobrażeniami, znakami (signa) 
określonymi przez dane imiona (nomina - stąd nazwa no­
minalizmu). Poznanie rzeczywistego istnienia, które jest 
tylko w bycie indywidualnym —niedostępne jest dla czło­
wieka. Rozum nasz nie może zbadać w pojęciach istotne­
go bytu, między pojęciami a rzeczywistością zewnętrzną 



— 196 —

niema zgody. Z tej ograniczności rozumu ludzkiego wy­
pływa i niedostateczność racjonalnej teologji, t. j, miary 
na rozumie opartej. Nieprzebyta jest przepaść między 
wyobraźnią, myślą naszą a rzeczywistością objektywną. 
Podobnież różnica ta widoczną jest między wiarą i wiedzą 
stąd powstaje nauka o podwójnej prawdzie: teologicznej i fi­
lozoficznej. Wiara nie może się opierać na rozumie przy­
rodzonym, lecz na objawieniu nadprzyrodzonym i autorytecie 
kościoła. Świat i kościół, wiara a wiedza—toż przeciwień­
stwa, których zbliżyć do siebie nie zdołały usilne starania 
filozofji scholastycznej. Nominalizm tworzy naturalne przej­
ście do nowej epoki. Wiara, wznosząca się ponad rozum 
ludzki, powinna się wyrzec wszelkiej wspólności z przyro­
dzonymi siłami ludzkimi, powinna pogardzać rozumem 
a trzymać się nadprzyrodzonego autorytetu objawienia. 
Zwyciężający nominalizm przygotowywał powoli grunt do 
taktu oddzielenia zupełnego filozofji od teologji.

46. Oto treść metafizyki średniowiecznej. Człowiek 
średniowieczny posiadał jasne, dokładne pojęcie o począt­
ku, istocie i znaczeniu wszelkiego bytu, zjawiska natury 
nie przedstawiały dla jego rozumu zagadnień ważnych 
i niedostępnych. Moc średnich wieków tkwiła właśnie 
w tej harmonji poznania przyrodzonego z religijno-filozo- 
ficznymi pojęciami średniowiecznego światopoglądu. Poję­
cia te były nieodzownym warunkiem przyrodzonej wiedzy, 
albowiem i rozum ludzki przez grzech pierwotny osłabio­
ny i przyćmiony został. Człowiek wówczas tylko mógł 
odnaleźć prawdę, o ile oświecił się poznał dobrze prawdy 
wiary, na odkupieniu oparte. Ideja odkupienia występuje 
tedy jako zasadniczy pomysł, który przedostaje się do 
wszelkich wiadomości średniowiecznego obywatela o świe- 
cie przyrodniczym.

Z metafizyką czyli teologją, łączyły się średniowiecz­
ne poglądy fizykalne, od Arystotelesa całkiem przejęte.

Badanie i objaśnianie przyrody, które nie miało celu 
w samym sobie, lecz w nadprzyrodzonej idei odkupienia—



— 197 —

nie mogło się prowadzić metodą indukcyjną, na doświad 
czeniu opartą, lecz dedukcyjnie; budowało przyrodnicze 
teorje na podstawie wymienionych przypuszczeń, pojęć 
metafizycznych. ,,Nauki przyrodnicze nauczał Wincenty 
de Beauvais—traktują o niewidzialnych przyczynach rze­
czy widzialnych" 1). Na innym miejscu 2) mówi znów, że 
wszelka mądrość, o ile nie łączy się z poznaniem Boga — 
nie przynosi korzyści. To też badanie przyrody bez uwzglę­
dnienia owych celów wyższych, uważane było za coś nie­
zwykłego, nieraz nawet potępiane.

1) Speculum nat., księga 1, roz. 53.
2) Tamże, ks. 29, roz. 33.

Bibl. Sam. Rozwój umysłowy ludów Europy.

„Studja anatomiczne, ze względu na wiarę w zmar­
twychwstanie, uznano za występek, zasługujący na karę 
śmierci. Dla medycyny nie miało też ono wielkiego zna­
czenia, albowiem choroby, cierpienia fizyczne mogły być, 
według przykładu Zbawiciela i świętych, leczone jedynie 
za pomocą cudów. Mimo to jednak lekarze wyłącznie stu- 
djowali nauki przyrodnicze, długo też wyraz „physicus“ 
był równoznaczny zo słowem „medicus".

Według tej nauki świat, przez Boga stworzony, skła­
da się z pięciu żywiołów; cztery z nich tworzą materję 
ziemską (materia terrestris), piąty zaś materję niebieską 
(materia caelestis). Materja ziemska posiada cztery wła­
sności: ciepło, wilgoć, suchość. Z kombinacji tych własno­
ści—jak już twierdził Arystoteles —powstały owe elementy: 
z ciepła i suchości wznikł ogień^ z ciepła i wilgoci powie­
trze^ z zimna i suchości ziemia^ z zimna i wilgoci woda. 
Ruch czterech żywiołów śmiertelnych jest prostolinjowy. 
Ogień i powietrze z natury swej są lekkie, ruch ich pro­
stolinjowy jest też wznoszeniem się, przeciwnie zaś woda 
i ziemia są ciężkie, więc ruch ich jest opadaniem. Żywio­
ły te są niedoskonałe, podlegają rozkładom i zmianie; każ­
dy z nich zajmuje w przestrzeni swe stałe miejsce.

13



198 —

Żywioł piąty, ąuinta essentia^ czyli kwintesencja wszel­
kiego bytu (materia caelestia) jest doskonalą materją, ete­
rem; z niego utworzone są ciała niebieskie. Dla tego też 
one posiadają ruch doskonały, kolisty.

Elementy one powstały przy stworzeniu świata w kształ­
cie kul spółśrodkowych. Środkowy punkt w przestrzeni 
wszechświata zajęła ziemia, dzięki swemu ciężarowi; woko­
ło niej rozlewa się woda, dalej unosi się powietrze-ogień, 
a na koniec niebo z gwiazdami, tworzące kulę zewnętrzną.

Z tych fizykalnych nauk wypływał sam przez się 
w kosmologji średniowiecznej pogląd gieocentryczny, który 
głosił, że ziemia znajduje się w centrum wszelkiego bytu 
i pozostaje w spokoju podczas, gdy ciała niebieskie wokoło 
niej się obracają.

W średnich wiekach człowiek orjentował się zupełnie 
w przestrzeni i czasie. Dowodem tego są poglądy kosmo­
logiczne i gieograficzne, powszechnie wówczas przyjęte 
i teorja historyczna.

Co się tyczy przestrzeni, to środkowy punkt świata 
ziemia zajmuje; na ziemi zaś człowiek jest właściwym ce­
lem dla wszelkiego stworzenia; Koło ziemi i człowieka, 
skupia się całe stawanie się i życie wszechświata. Losy 
człowieka, jego zbawienie było problematem wszechświa­
towym. Bóg sam zstąpił na ziemię dla odkupienia ludz­
kości, następnie utworzył kościół, jako instytucję łaski, 
urzeczywistniającej królestwo boże na ziemi, dzięki pośre­
dniczeniu w owocach odkupienia. Bonawentura konse­
kwentnie dowodzi, żę nie można sobie przedstawić nawet 
świata bez człowieka, gdyż bez niego nie miałby celu 
istnienia 1). Rajmund de Sabunde w swej „Naturalnej re- 
ligji" tak się wyraża: „Wszystko na tym świecie dla czło­
wieka stworzone zostało, wszystko dlań dniem i nocą pra­
cuje i jemu tylko służy. Cały wszechświat dla człowieka,

1) In libr. sent. 2 dist. 1 art. 1, quaest 2. (Eicken 613). 



199 —

jego wygody tak cudownie jest urządzony". Dla człowie­
ka stworzone było słońce, księżyc, gwiazdy i trzy państwa, 
przyrodnicze, na powierzchni ziemi istniejące. Ziemia, ja­
ko miejsce zamieszkania człowieka i widownia boskiego 
odkupienia, zajmuje środkowy punkt świata, środkowy zaś 
punkt ziemski jest centrum całego wszechświata. Tak 
twierdził wymieniony Rajmund 1) a Albert Wielki ostat­
nie to zdanie udowodnią! tym, że ciężar ziemi koniecznie 
do środka dąży 2). Na ziemię znów działają, jako wspól­
na siła—siły z różnych ciał niebieskich pochodzące, podob­
nie, jak z ziemi wydobywają się inne siły i rozpraszają po 
wszechświecie. Rozwój organicznego życia jest zależny od 
wpływu pewnych gwiazd. Z ziemi wydostają się ofiary, 
które unoszą się w powietrzu i w postaci komet pojawiają 
się na firmamencie, lub w stanie żarzącym, jako meteory, 
spadają na powierzchnię ziemi 3).

W spółśrodkowych kręgach obracają się koło ziemi 
planety i gwiazdy stałe, a nad nimi rozpościera się empy- 
reum, siedlisko duchów błogosławionych, otaczających tron 
Boga. W głębinach zaś ziemi, właśnie w jej centrum,, 
znajduje się drugi biegun tego niewidzialnego świata, sie­
dlisko złych duchów, potępieńców, w wiecznych mękach 
jęczących—piekło. Dante wystawiał jo sobie, jako stożko­
waty krater, którego wierzchołek tkwi w samym środku 
ziemi 4). Konrad z Marburga pisał, że piekło zajmuje 
punkt środkowy ziemi, podobnie jak serce środek ciała 
zwierzęcego 5). Rajmund de Sabunde dowodzi, że w cen-

1) „Theologia naturalis" 91.
2) De coelo et mundo lib. II, traet. V, roz. 8. (Eicken 618).
3) Alb. Mag. Meteorum lib. I, tract. III, roz. 5.
4) Eicken wyż. wym. 617.
5) Buch der Natur, str. 107: ,Wizz, ais daz herz ze mittelst in 

dem tier ist, alsó ist diu heli ze mittelst in dem ertreich". (Eicken 916). 



— 200 —

trum świata i ziemi mieści się piekło, na najwyższym zaś 
obwodzie świata niebo 1).

1) Theol. nat Tract 91... ideo debent esse duae habitationes et 
duae civitates separatae et oppositae... quarum una vocatur -paradisus et 
altera infernus.

2) Fr. Ch. Schlosser, Vincenz von Beauvais 2, str. 172.
3) Honorii Augustodunensis Imago mundi. Księga IV, roz. 1. 

(Wydanie bazylejskie z r. 1544).
4) De caelo et mundo lib II, tract. IV, c. 8. (Eicken 614—619).
5) Tą kwestją zajmował się bardzo Wincenty Beauvais w swym 

„Zwierciadle". Spec. nat. lib. IV c. 8 (Eicken 619),
6) Honorjusz z Autunu teorję o antypodach uważał za racjonalną, 

mie uznawał jej W. Beauvais i Albert Wielki.
7) Wyżej wymienione dzieło, 620.

Ziemia uważana była początkowo za płaską powierz­
chnię, wkrótce już jednak pojawiły się poglądy i dowody, 
przemawiające za kulistością ziemi. Ziemia jest taką kulą, 
którą człowiek może obejść wokoło, jako mucha obchodzi 
jabłko 2). Podobnież Honorjusz z Autunu w XII wieku 
w swym „Obrazie świata" twierdzi, iż ziemia napewno jest 
kulistą 3). Inni, jak np. Albert Wielki wyprowadzali wnio­
ski o kulistości ziemi z faktu, że ciężar równomiernie do 
środka dąży, więc otaczająca materja naturalnie formę kuli 
przybiera 4), albo z tego, że słońce w różnym kierunku 
znajduje się do różnych stron ziemi, wreszcie ze zmian 
gwiazdozbiorów 5).

Skoro się już przyjęła teorja o kulistość ziemi, po­
wstało nowe pytanie: Czy przeciwległa strona ziemi zalu­
dnioną jest, czy nie? Wierzono w egzystencję antypodów, 
lecz trudno było to pogodzić z nauką o jedności pokolenia 
ludzkiego. Jeśli obie połowy ziemi, jak sądzono, oddzie­
lone są od siebie olbrzymim oceanem—to jakim sposobem 
przedostali się ludzie z jednej na drugą połowę 6), i czy 
nad tą spodnią połową kuli ziemskiej rozpościera się rów­
nież niebo? Eicken podaje ciekawy urywek o antypodach 
z dopisku jednego rękopisu (St. Germain de Pres 7). „Wi­



201 —

doczne jest, że antypodzi mają nad sobą niebo. Mówią, 
że antypodzi są to ludzie, na drugiej stronie ziemi miesz­
kający, oddzieleni od nas oceanem. Trzymają się oni po­
dobno religji i obyczajów persów. Teorja o antypodach 
nie sprzeciwia się wierze, ponieważ to wypływa z kulistej 
formy ziemi".

Wraz z poglądem ziemiośrodkowym utrzymało się 
w średnich wiekach przekonanie, że ziemia, zajmując cen­
trum wszechświata jest nieruchoma, a koło niej obracają 
się zależne od niej ciała niebieskie. Całe niebo obraca się 
kolo ziemi, jako około swej osi. W średnich wiekach 
ten ustrój świata chętnie przyrównywano do jaja. Zewnę­
trzna skorupa przypomina niebo, wszystko otaczające biał­
ko—to powietrze, wypełniające przestrzeń między niebem 
i ziemią, żółtko zaś jest obrazem ziemi 1).

1) Honoriusz z Autunu („Obraz świata" 1, I c. 1, IV, c. 1). Vin- 
cent Beauvais „Speculum naturale" II, 1.

2) Roz. 5 w. 5. „Ta to Jerozolima, którą wzniosłem w środku po­
gan, otoczył krajami".

Poznawszy gieocentryczną teorję średniowieczną, zgo­
dną zupełnie z całym charakterem ówczesnej doby, zrozu­
miemy łatwo, że wszelkie dążności reformatorskie w za­
kresie danej nauki, a zwłaszcza teorja Kopernika musiały 
prowadzić długo walkę, zanim zostały przyjęte i rozsze­
rzone.

47. Podobny charakter mają i poglądy gieograficzne. 
Widnokrąg gieograficznych wiadomości danego okresu był 
nadzwyczaj ciasny. Obejmował on tylką małą cząstkę po­
wierzchni ziemskiej. Średnie wieki znały dobrze tylko 
kraje, koło morza Śródziemnego rozmieszczone, resztę świa­
ta zamieszkiwały narody, przez ludzką fantazję wytworzo­
ne. Ideja odkupienia wymagała nietylko tego, aby zie­
mia środkowy punkt wszechświata zajmowała, lecz ażeby 
i miejsce, na którym się dokonał akt zbawienia było cen­
trum powierzchni ziemskiej. Dlatego to już św. Hieronim 
opierając się na proroku Ezechielu 2) dowodził, iż Jerozo­



— 202 —

lima leży w samym środku ziemi. Podczas wypraw krzy­
żowych przekonanie to zyskiwało na sile, a jawnie je wy­
znał papież Urban II w 1095 r., gdy na synodzie w Cler- 
mont zachęcał do obrony grobu bożego i mówiąc „Jerozo­
lima jest punktem środkowym ziemi, drugim rajem" 1).

Podług Dantego Jerozolima znajduje się na powierz­
chni ziemi prostopadle do wymienionego krateru stożko­
watego. Przechowane mapy średniowieczne i gieograficz- 
ne dzieła (jak np. poety-gieografa Leonarda Dati, przedsta­
wiają ziemię jako kolistą płaszczyznę, oblaną oceanem. 
Prawą jej połowę zajmuje Azja; lewą dzieli morze Śród­
ziemne na Europę i Afrykę; granicę między Europą a Azją 
tworzy Dunaj; między Afryką i Azją przepływa Nil. Na­
przeciw zaś Śródziemnego morza, w środku tego kręgu 
znajduje się właśnie Jerozolima.

Nawet i początki ludzkości łączono z owym centrum 
ziemi. Niemożebne wprawdzie było umieścić kolebkę pra- 
rodziców w Jerozolimie, lecz powstało wkrótce podanie, że 
Adam pochowany był tam, gdzie ukrzyżowano Chrystusa. 
Umarł Adam mając lat 930 w Jerozolimie, pochowany zo­
stał na Kalwarji 2).

48. Średnie wieki posiadały też swą teorje historycz­
ną. Jak gieografja i nauki przyrodnicze musiały dokazać, 
że centrum ziemi stanowiło miejsce, na którym wypełniła 
się ideja odkupienia, tak i historja, o ile była uprawiana, 
miała podać rozwój posłannictwa odkupienia. Historja 
więc w średnich wiekach opartą była na poglądach meta- 
fi zyczno-religijnych. Obejmowała ona dzieje ludzkości od 
Adama, aż do sądu ostatecznego. Przewodnią ideją, we­
dług której oświetlano wszystkie wypadki z przeszłości 
i podawano przepowiednie na przyszłość—była nauka św. 
Augustyna o trzech okresach ludzkości, zależnych od idei

1) Roberti hisoria Hierosol. (Bongars gęsta Dei per Frań cos * 
Eicken wyż. wym. 622).

2) Imago mundi lib. 5.



203 —

odkupienia. Człowiek obdarzony był pierwotnie wolną 
wolą i posiadał zdolność niegrzeszenia. Grzech pierworo­
dny sprowadził zło na świat, od tej chwili zaczyna się 
drugi okres, w którym człowiek utracił wolną wolę, stał 
się niewolnikiem grzechu i nieprawości. W okresie trze- 
cim otrzymał łaskę bożą przechowywaną w kościele.

Rozwój królestwa bożego na ziemi—oto historja średnio­
wiecznych ludów. Dzieje odkupienia ludzkiego uważano 
za istotną historję powszechną. Walka zła z dobrem, osta­
teczne zwycięstwo dobra — to przewodnia myśl w rozwoju 
dziejowym. Królestwo boże istniało na ziemi najpierw 
pod postacią judaizmu, a potym chrześcjaństwa. Wszyst­
kie fakty historyczne, znane w średnich wiekach, wciśnię­
te były do tych ram dziejowych. Około rozwoju narodu 
wybranego skupiały się, obracały dzieje narodów pogań­
skich. Cokolwiek dobrego u nich się stało — tłomaczono 
to dodatnim wpływem, jaki nań wywiera lud wybrany. 
Dla tego też zestawiano, łączono imiona wybitnych mężów 
pogańskich ze starych wieków z błogosławionymi mężami 
starego zakonu. I tak np. Homer znał się podobno z Abra­
hamem, Mojżesz objawił prawdę Pitagorasowi i Platono­
wi; Seneka od św. Pawła czerpał swe późniejsze zasady, 
tak zbliżone do chrześcjańskich. I fakty historyczne świa­
ta pogańskiego przedstawiano, jako zapowiedź wypadków 
biblijnych.

Dzieło św. Augustyna „O mieście bo^ym^ (De civitate 
Dei) zawiera pierwszą ukształtowaną jednolitą teorję hi­
storyczną, odpowiadającą ówczesnym wymaganiom i po­
glądom. Jestto pierwsza—rzecz można—filozofja dziejów 
ze stanowiska chrześcjańskiego napisana. Zasadniczą myśl 
dzieła stanowi jednolitość, całość ludzkiego pokolenia 
w przeciągu długich wieków; jego upadek i odkupienie. 
Ludy, tworzące jakiś jeden organizm przeżywają jako je­
dnostka pojedyncza swoje dzieciństwo, młodość, starość; 
a wszędzie i zawsze czuwa nad nimi opatrzność boża, któ­
ra prowadzi ludzkość po nieprzęrwalnym szlaku od Adama 



204 —

do sądu ostatecznego. Św. Augustyn w wymienionym dzie­
le rozbiera najpierw królestwo boże, następnie zaś króle­
stwo świata. Powiedziawszy o początku świata duszy i ca­
łego pokolenia ludzkiego tak mówi dalej: 1)

„Ludzi dzielimy na dwa pokolenia: pierwsze, które 
żyje podług ludzi—drugie podług Boga; nazywamy je mi­
stycznie dwiema gminami t. j. społecznościami. Jedna 
z tych przeznaczona jest do wiecznej chwały z Bogiem,, 
druga skazana na wieczne potępienie z djabłem... Zaiste 
wszelki czas, czy wiek, w którym umierający odchodzą,, 
a rodzący się przychodzą, jest istnieniem, trwaniem onych 
dwu miast, o jakich mówimy".

O początku tych obu miast tak się wyrażał: 2)
„Dwie miłości zbudowały te dwa miasta: miłość sa­

mego siebie, dochodząca aż do pogardzania Bogiem— wy- 
stawiła miasto doczesne, ziemskie; miłość ku Bogu, pełna, 
zaparcia i wzgardy dla siebie — miasto niebieskie. Pierw­
sze samo się uwielbia—drugie Hosppdyna; pierwsze szuka 
chwały swej u ludzi— drugie widzi ją w Bogu w świadku 
sumienia; pierwsze wznosi dumnie swą głowę —drugie mó­
wi swemu Bogu: „Tyś moją sławą, moim podwyższeniem1 ‘ 
pierwsze szczyci się męstwem swych władzców — drugie 
wola do Boga: „Tyś moim męstwem, Ciebie miłować 
będę".

1) De civ. Dei XV, 1.
2) De civ. Dei XIV, 28.

Są więc dwa miasta: niebieskie i ziemskie, duchowe 
i materjalne, kościelne i świeckie, które przez wzajemne 
stosunki i walki wytwarzają dzieje wszystkich ludów. 
Wspólna walka obu oddawna już była im przeznaczona. 
Albowiem na początku świata była walka między archa­
niołem i djabłem, Adamem a wężem, między Ablem i Kai­
nem.

Od Abla pochodzi Królestwo boże tutaj na ziemi. 



— 205 —

które pod opieką najwyższego pozostaje i wybrane jest do- 
ujrzenia wśród siebie Zbawiciela. Królestwo tego świata— 
to pogaństwo, kąpiące się w ciemności i nieświadomością 
odwrócone od oblicza bożego. Praojcem jego — Kain. 
„Pismo święte mówi, że Kain zbudował miasto na ziemi, 
Abel jednak, uważając się tutaj za obcego przybysza, ża­
dnego nie wystawił. Albowiem w niebie jest miasto świę­
tych, którzy chwilowo są obywatelami tej ziemi i przeby­
wać na niej będą dotąd, dopóki nie zapanuje władza nie­
bieska, gdy wszyscy zejdą się w dzień zmartwychwstania 
i otrzymają przyrzeczone im królestwo, z królem wieków, 
z władzcą swym" 1).

Założycielem miasta ziemskiego był bratobójca. Prze­
pełniony nienawiścią i zazdrością, zabił on brata swego,, 
obywatela, niebieskiego. Podobnyż występek popełniony 
został znaczenie później przez Romulusa przy zakładaniu 
owego miasta, które panować miało nad wszystkimi naroda­
mi i stać się głową państwa ziemskiego. Walka między ty­
mi dwoma światami wypełnia cały czas, istnienie świata. 
Rzym i jego wszechwładza jest ostatnią formą państwa świe­
ckiego, kościół zaś jest ziemskim symbolem państwa boskie­
go. Wszystko zmierza do ostatecznego zwycięstwa chrze­
ścijaństwa, do przyjęcia i uznania go na całej powierzchni 
ziemskiej. Potym nastąpi sąd ostateczny, a wówczas świat 
zmysłowy przestanie egzystować, albowiem Królestwo boże,, 
jakie go zwycięży —nie jest z tego świata.

Właściwą jednak historję dzielono na sześć okresów, 
według sześciu dni stwarzania świata, lub według sześciu 
stopni indywidualnego życia człowieka. Różno lecz zasa­
dniczo zgodne teorje podziału tego znajdujemy u Laktan- 
cjusza 2) Augustyna^ Izydora 3) i JBedy Venerabilisa 4). Pierwszy

1) De civ. Dei NV, 1.
2) Divinarum institut libri VII, I. 7 c. 14.
3) W dziele „De discretione temporum".
4) W dziele „Chronicon sive de sex huius saeculi aectatikus". 



206 —

okres rozpoczyna się zwykle od Adama, drugi od Noego, 
trzeci od Abrahama, czwarty — Dawida, piąty od niewoli 
Babilońskiej, szósty od wcielenia się Chrystusa. Naturalnie 
tu i owdzie spotykają się pierwsze zmiany w podziale, nie 
są one jednak ważne. Tak np. św. Augustyn do pierw­
szego okresu zaliczył początek świata i życie w raju; do 
drugiego grzech pierworodny i wypędzenie z raju i t. d. 
Beda dodaje dwa jeszcze okresy. Siódmy jest analogiczny 
z siódmym dniem odpoczynku Stwórcy, a oznacza poje­
dnanie i pokój, jaki zapanował na świecie po odkupieniu 
Chrystusa. Widownią ósmego okresu będzie tamten świat 
po fakcie zmartwychwstania i sądu ostatecznego. Podobną 
teorję głosił i Jan Szkot Scotus Erigena. Według niego, 
okresy te istnieć będą do końca widzialnego świata, sió­
dmy zaś okres rozpocznie się wtedy,' gdy dusze pozbędą 
się ciała, ósmy — skoro wszystko powróci do boskości, 
albowiem „Bóg będzie wszystkim, a wszelkie stworzenie 
zniknie przy Bogu, jako gwiazdy nikną, gdy słońce wscho- 
dzi". Tomasz z Aguinu różnił się w poglądach, bo więcej 
brał pod uwagę rzeczywiste dzieje. Idąc za widzeniem 
proroka Daniela, uznawał pięć monarchij 1). Pierwszą była 
Asyryjska, założona za czasów Abrahama przez Ninusa, 
a istniejąca aż do Sardanapala; trzecie państwo grecko- 
macedońskie, założone przez Aleksandra Wielkiego, czwar­
te państwo Rzymskie, piąte wreszcie królestwo Chrystusa, 
t. j. kościół, jaki całą ziemię ogarnie i egzystować będzie 
do końca świata 2).

1) De divisione naturae III. 23.
2) De regimine princip. Rs. 3, 12, 13 (Eucken wyż. wym. 645).

Średnie wieki nie uznawały i nie mogły nawet uzna­
wać pragmatycznej łączności pojedynczych wypadków, 
przy czy nowości zjawisk historycznych. Pojedyncze fakty 
same przez się były zbyt małoznaczące dla przewodniej 
idei, według której zapatrywano się na rozwój ludów 



207 —

w przeszłości i ich. przyszłe zadanie. „Czas pochodzi od. 
wieczności i znużony długim kołataniem się, znów powra­
ca na łono wieczności" — .mówił Bernard, de Chartres 1). 
Stąd też historje średniowieczne, kroniki, mają charakter 
legiendowy; nie przedstawiają one taktów po bezstronnym 
ich ocenieniu, lecz z punktu widzenia idei odkupienia. 
Wszystko do tego, choćby sztucznie sprowadzano. Zburze­
nia Jerozolimy nie uważano np. za naturalne następstwo 
powstania żydów przeciw rzymskiej przewadze i uciskom, 
lecz wymyślono legiendę, że cesarz Tyberjusz, który po­
tajemnie skłaniał się ku chrystjanizmowi — chciał ukarać 
Judeję za ukrzyżowanie Chrystusa 2). Zaczęto liczyć lata 
od narodzenia Chrystusa, a przybliżony dzień wcielenia 
się Chrystusa uznano za dzień nowego roku kościelnego. 
Początkowo nie było jedności w tym liczeniu, w pewnych 
dyjecezjach przyjęto 25 grudnia za dzień wcielenia, w in­
nych 25 marca (t. j. dzień Zwiastowania Marji Panny).

Epoka średniowieczna miała tedy swój ukształtowa­
ny światopogląd, zbudowany na podstawie dogmatów ko­
ścielnych, przy pomocy filozofji Arystotelesa. Nie potrze­
bowano szukać prawdy, przyczyny zjawisk i faktów, ani 
prowadzić nowych badań. Praca naukowa ograniczała się 
na wykładaniu prawd znanych, uwidocznianiu nauk goto­
wych, pewnych i bronieniu ich wobec możliwych uwag 
i zasad heretyckich.

49. Ten ogólny stan wpływał naturalnie na organi­
zację średniowiecznych szkół, a zwłaszcza uniwersytetu. Ko­
ściół był najwyższą instytucją kulturalną i pedagogiczną. 
Uniwersytety tworzyły wprawdzie korporacje samodzielne, 
zbliżone pod względem urządzenia do cechów, ale pozo­
stawały faktycznie pod zupełną opieką i władzą kościoła 
profesorowie uniwersyteccy nie podawali uczniom w wy-

1) Eicken, sp. uv. 650.
2) Eicken wyż wym. 663. 



— 208 —

kładach swych własnych teorji i myśli, nie zachęcali ich 
do samodzielnej pracy naukowej, lecz poprostu odczytywa­
li i objaśniali tekst, który słuchacze mieli przed sobą. Suma 
mądrości średniowiecznej tworzyła jednolitą gotową całość, 
więc i podręczniki szkolne istniały przez długie stulecia, 
bez najmniejszej zmiany ich treści.

Przy wykładach trzymano się metody dedukcyjnej; 
sylogizm uważano za najlepszy, wypróbowany środek; dys­
puty uniwersyteckie prowadzić miały do przetrawienia 
jakby wiadomości teoretycznych, do przyswojenia sobie 
wszelkich subtelności, odcieni sztuki djalektycznej. Uczo- 
ność była raczej praktyczną zręcznością, w której każdy 
nowicjusz musiał się ćwiczyć,* chcąc być przyjętym do ce­
chu uczonych. Naturalnie, koniecznym warunkiem do przy­
jęcia była dobra znajomość Arystotelesa 1).

W tym życiu naukowym, poruszającym się miarowo, 
mechanicznie — jedynym powiewem ożywczym była wal­
ka między realizmem a nominalizmem. Przedostała się ona 
i do atmosfery szkolnej, pozostawiając tam widoczne śla­
dy. Walka ta, zwłaszcza przy schyłku średnich wieków, 
przyczyniła się do pewnego zabarwienia, rozróżniczkowa- 
ni a szkół wyższych. Niektórzy profesorowie trzymali się 
w swych wykładach realizmu (antiqui — w Paryżu), inni 
byli zwolennikami nominalizmu (moderni — w Wiedniu, 
Erfurcie, Heidelbergu).

Nauka w uniwersytecie — mam na myśli niższy wy­
dział — wolnej sztuki (fac. artium) — dzieliła się na wła­
ściwe wykłady (lectiones) i spory (disputationes). Zadaniem 
wykładów było wyłożenie uczniom przepisanej nauki, — 
drugich—dostarczenie sposobności do ćwiczeń praktycznych.

1) Porównaj Chartularium Universitalis Paris. I. Introductio 
p. XVII.

Omnis hic exdunctur omnis est abiectus, qui non Aristotelis venit 
armis tectus.



— 209 —

Profesor wykładał dany tekst najpierw pod wzglę- 
-dem gramatycznym, następnie jego treść, wreszcie obja­
śniał, wiążące się z nią kwestje sporne (quaestiones). Prze- 
dewszystkim na wydziale prawnym wykłady prawa kano­
nicznego stały się szablonowymi, jednostajnymi bardzo. 
Dzielono je zwykle na pojedyncze części i każdej z nich 
dawano osobliwą a upowszechnioną nazwę 1). Nie chodziło 
więc bynajmniej o wytłomaczenie treści zjawisk, lecz 
o rozbiór sztucznie utworzonych pojęć, o artystyczną bie­
głość w definicji, podziale, sądzie. Nauczyciele mieli ściśle 
przepisany nietylko tekst, od którego nie wolno im było 
zbaczać, lecz ilość materjału do rozbioru na jedną godzi­
nę, porządek, w jakim go mają rozbierać; mieli wskazane 
komentarze, dopiski, ustępy do dyktanda (pronuntiare). 
Wreszcie mówiono im, czy mają wykład czytać, czy też 
z pamięci go wypowiadać (to jednak nie było chętnie wi­
dzianym). Według statutu uniwersytetu w Tiibingen 
r. 1477 2). Profesor powinien najpierw tekst odczytać, by 
słuchacze swój mogli skontrolować i poprawić, potym 
obejmie całą treść przez rozczłonkowanie i sztuczne połą­
czenie myśli, wreszcie wypowie ją w formie logicznego 
wniosku. Paulsen przytacza ciekawe dane o przygoto­
wywaniu się profesorów do wykładów3)- Wymienia on 
Pflikana, który opisuje w swej Kronice, jak wuj jego, Jo- 
docus Galus w Heidelbergu około 1480 r. wykładał o fizy-

3) Roth R., Urkunden der Universitat Tiibingen (1877) str. 334, 
przedrukował Kaufmami G. Die Geschichte der deutschen Universitaten 
(Stuttgart 1895) II 355 — 3.

3) Gesch. des gehlert. Unterricats 2 wyd. 35 (1896).

9 Części ta łatwo można było pamiętać według dwuwiersza: 
Praemitto, scindo, summo, casumque figuro 
Perlego, do causas, connoto, obiicio.

Porówn. Stintzing, „Geschichte der deutschen, Rechtswissenschaft, 106 
i dalsze. Paulsen^ „Geschichte des gelehrten Unterrichts" 2 wyd. (1896) 
I — 34.



— 210 —

ce i logice Arystotelesa: „Przed wykładem napisał sobie 
w paru słowach i znakach na kartce to wszystko, co 
chciał powiedzieć przez godzinę. Po lekcji troskliwie ową 
kartkę, niby drogocenny skarb schował, by ją mieć pod 
ręką na wypadek, gdyby po dwu lub trzech latach miał 
wykładać tegoż autora1). Jeśli objaśniał poetę, przypisy­
wał na marginesie ustępy w danej chwili dobrze przez 
uczniów zrozumiane, aby na przyszłość mieć ich gotowe 
objaśnienia. Na początku wykładu pytał się o to, co na 
poprzedniej lekcji mówił. Nikt jednak nie wiedział, kto 
będzie zapytanym, przez co uczniów swych w ciągłym 
napięciu uwagi utrzymywał. Skoro dostrzegł między ucz­
niami, zwłaszcza biednymi, widoczne niedbalstwo — wy­
stępował przeciw niemu z bezwzględną surowością. Tak 
postępował ze swymi uczniami, że opieszali i niedbali drżeli 
przed nim.“

1) Profesorowie wyciągali losy, .którego autora w danym seme­
strze wykładać mają. Dzięki takiemu sysemowi, nie było mowy, natural­
nie, o wyspecjalizowaniu się.

2) Monum. Univ. prag. (1830—48) I, 1 st. 82 pas, 29. ... ut pro 
quolibet libro fuerint conclusa tuo tempora, scilicet unum quod esset ma- 
ximum, ultra quod non deberet legi et aliud minimum, infra quod non de-
beret finiri.“

Przed południem odbywały się zwyczajne wykłady 
(lectiones ordinariae), na które uczęszczać musieli ci, co pra­
gnęli osięgnąć godności akademickie; popołudniu były nad­
zwyczajne (lectiones extraordinaria), nie obowiązujące 
wszystkich. Zwracano pilną uwagę na to, ażeby przed­
miot wykładów należycie był opracowany. Dlatego też 
dzielono go często na czternastodniowy okres punktami 
nazwany. Na uniwersytecie praskim już statut z r. 1366 
i 1370 oznaczył maximum i minimum godzin na każde 
wykłady 2).

Zaznaczyłem już, że zadaniem owych „czytań" uni­
wersyteckich nie było podawanie nowych teorji, badań — 



211 —

lecz wykład i objaśnienie gotowej prawdy. Stąd sylogizm 
i dedukcję uznawano za najlepszy środek metodyczny.

Każdy fakultet miał wyznaczone teksty (np. pismo 
św., Arystotelesa, Justynjana, Hippokratesa, Galenusa — 
w łacińskim przekładzie), na których, opierał się cały wy­
kład. Najpierw miano się ćwiczyć w logice summulae lo- 
gicae Piotra Hiszpana.

Na fakultecie artystycznym każdy musiał sobie przy­
swoić przedewszystkim wykształcenie formalne (artes ser- 
monicales). Celem ćwiczeń było „sepere et fari“ — przy­
swojenie sobie łaciny kościelnej, uzbrojenie umysłu w wy­
szkolenie i bystrość logiczną.

Do tych wykładów przyłączano specjalny rodzaj ćwi­
czeń praktycznych, różnie nazywanych (esercita resump- 
tionis, repetitiones). Od nauczyciela zaś i jego umowy 
z uczniami, zależało, czy się one odbywały „per modum 
examinis" — w formie egzaminów1).

1) Zarncke Fr. Die Statutenbiicher der Universitat Lepsig -— st. 
395 „de modo resumendi: ita quod scolares diligenter examinentur et 
audiuntur, ut eorum ingnorantiae succurratur".

2) Tomek „Dzieje uniwersytetu praskiego 70— 73". Winter „O ży­
ciu na wyższych szkołach praskich — ksiąg dwoje — 404". Oba dzieła 
po czesku.

Obok wykładów i zajęć praktycznych, z nimi ściśle 
spojonych, ważnym środkiem naukowego ćwiczenia były 
publiczne dysputy (disputationes). Stanowiły one nader po­
ważny oręż uniwersytetów — były one niby walką uczo­
nych — niepodobną jednak do turniejów rycerskich. Kto­
kolwiek. do danego wydziału należał, czy to jako szkolarz, 
bakalarz, czy mistrz, musiał w nich udział przyjmować. 
W pełnym rozwoju odbywały się one dysputy na fakulte­
cie artystycznym. Na uniwersytecie w Pradze Czeskiej 2) 
dysputy zwyczajne (disputationes ordinariae) miały miejsce 
co sobota. W lecie zaczynały się o 6 rano, w zimie o 7 
godz. po mszy św. Gdy naznaczona była dysputa, nie mo­



._ 212 —

żna było wówczas prowadzić wykładów publicznych. Mi- 
strze w przepisanej kolei przewodniczyli dysputom, dzie­
kan zaś starał się o utrzymanie porządku. Mistrz przewo­
dniczący (praeses) zagajał dysputę, wypowiadając daną te­
zę. Następnie wszyscy mistize, według starszeństwa, wy­
głaszali o usłyszanej tezie swoje przekonanie w formie sy- 
logizmu {arguere\ potym szereg bakalarzy rozbierał wy­
mienione argumenty {respondere). Przeciw każdej tezie pre­
zesa występowali trzej mówcy (tak przynajmniej było na 
uniwersytecie praskim) jeden z nich zgadzał się na poprze­
dnie wywody, drugi oponował, a trzeci zajmował stanowi­
sko wahające1). Wolność słowa była ograniczoną przez to, 
iż każdy oponent raz tylko mógł odpowiedzieć. Tylko 
w dysputach nadzwyczajnych (disp. extraordinariae) wolno 
było bez ograniczenia polemizować. Nadzwyczajne dyspu­
ty odbywały się w Pradze we wtorki i czwartki. Każdy 
mistrz obowiązany był po swej promocji, w przeciągu dwu 
lat przyjąć udział czynny w szesnastu dysputach nadzwy­
czajnych. Zadanie dziekana wydziału, wobec tego, że mu- 
siał uczestniczyć we wszystkich dysputach, zarówno baka- 
łarzów, jak i mistrzów, było uciążliwe. Na owe dysputy 
kładziono wielki nacisk, każdy też kandydat do godności 
akademickich musiał się wykazać z przepisanej liczby od­
bytych dysput.

1) Monum. Uaiv. prag. I. 64 r. 4, 2: ...ita quod ad quodlebet so- 
phismz possint esse tres, unus concedendo, aller negando, tertins dubitan- 
do“. Wiele materjalu o dysputach podaje Winter ^i. wym.

Uroczysta dysputa uniwersytecka, na którą zbierali 
się wszyscy członkowie uniwersytetu i wybitni goście — 
odbywała się w Pradze raz w rok, trzeciego stycznia. By­
ły to raczej wspaniałe uroczystości, niż akt naukowego 
znaczenia. Nazywały sie one disputationes guodlibelariae. 
Trwały przez całe dwa tygodnie, przewodniczył im mistrz, 
na pół roku przedtym wybrany (zwykle w sobotę przed 



— 213 —

zatym łupem niegodziwców, którzy śmiało mogą w nim 
panować, ponieważ ogół ludzi, pragnąc się do raju dostać, 
więcej myśli o tym, żeby ich przywary cierpliwie znosić 
niż żeby mścić się na nich" 1). W powyższych słowach 
odczuwamy jakby zapowiedź etyki Nietzschego niewolni­
ków i panów. :

1) Discorsi I, 12.
2) Patrz: W. Dilthey, Auffassung und Analyse des Menschen im 

15 u. 16 Jahr. (Iteina Archi v. fur Geschichte der Philosophie V (1892) 
str. 349.

Bibl Sam. Rozwój umysłowy ludów Europy. 15

Ideałem życia tej epoki było pozyskanie sobie zna­
czenia i uznania w społeczeństwie współczesnym, wykaza­
nie swej siły i działalności. ,,Do czynu—mówi Leon Batti- 
sta Alberti 2) — stworzony jest człowiek, to jego zadanie, 
przeznaczeniem jego przynosić pożytek".

Chodziło wówczas o odrodzenie siły, wielkości, zapa­
łu do pracy. Odrzucono ascetyzm, życie kontemplacyjne— 
cierpliwość. Stąd też odrodzenie rozwijało potężnie indy­
widualność w znaczeniu dodatnim i ujemnym, Któż nie 
zna takich imion jak Cezar Borgia, Cola Rienzi, Malate- 
sta da Rimini? Z drugiej znów strony wybitne jednostki 
starych wieków—Marjusz, Sulla i Scypion Afrykański itd. 
stają się wzorami bohaterstwa, wzbudzają podziw i chęć 
naśladownictwa ich. Silna wola, bezgraniczna odwaga — 
oto cnoty ludzi ówczesnej doby. Ileż to dzielnych jedno­
stek wydała jedna rodzina Medyceuszów?

Na polu literatury i pedagogiki zabłysnął, jako ty­
powy przedstawiciel odrodzenia francuski satyryk, Franci­
szek Babelais. W wielkim 1 romansie satyrycznym „ Vie, 
faits et dits heroiąues de Gargantua et de son flis Pantagruel“ 
wypowiedział swoje poglądy na życie, streszczające się 
w indywidualistycznym haśle: „Rób, co chcesz!" (Fais ce 
que tu voudras). Należy wychowywać całego człowieka: 
jego fizyczną i duchową stronę, nietylko umysł kształcić, 
lecz rozwijać i uszlachetniać jego uczucia, urabiać wolę. 



— 214 —

Rabelais jest przeciwnikiem zarówno Arystotelesa, jak 
i chrześcjańskiego supranaturalizmu. Założył dlatego no­
wożytny klasztor (Thelema) gdzie każdy żyje według wła­
snej woli i upodobań. Cała metoda pedagogiczna Rabe- 
lais’a jest zwiastunką teorji Rousseau‘a i Tołstoja. Wyra­
zem jej jest zasada: „Laisser faire". Żąda on rozwijania 
wrodzonych zdolności człowieka bez zewnętrznego nań od­
działywania; żąda wolności, swobody, samodzielności, od­
rzucając przesadę, szablon średniowieczny. Najjaśniej za­
znaczył on ideał nowoczesnego odrodzenia w swej alegorji 
o „Przyrodzoności" (Physis) i „Nadprzyrodzoności" (Anti- 
physis). „Przyrodzoność utożsamia z dobrem, ona rodzi 
piękno i harmonję, podczas gdy Antiphysis — przez przy­
tłumianie natury ludzkiej—wydaje na świat potwory.

Cały charakter ówczesnej epoki przyczynia się do 
rozbudzania żądzy sławy, zaszczytów.

Humaniści, poeci, artyści stają się przedmiotem uwiel­
bienia i owacji.

Ambicja i żądza sławy humanistów wypływa z wy­
mienionego naturalizmu i indywidualizmu całego ówcze­
snego ruchu. Rozwijała się zarozumiałość i próżność, gra­
nicząca u niektórych jednostek z ubóstwianiem samego 
siebie. Zajmującym zjawiskiem jest Franciszek Filelfo 
z Florencji, który pisał o sobie, że przewyższa Wirgiljusza 
i Cicerona, ponieważ umie doskonale pisać wierszem i pro­
zą zarówno po łacinie jak i grecku 1). Będąc przekonany 
o swej sławie, pisze w jednym liście te zarozumiałe słowa, 
że i kamienie we Florencji głosiłyby jego sławę, gdyby 
tylko mówić umiały 2). Często też zwyciężała obłuda i po­
chlebstwo. Petrarka już się odzywa o swej dobie, że 
,,większość ludzi raczej chce za takich a takich uchodzić,

1) De iocis et seriis 1. IX patrz Rosmini Vita di Filelfo III, p. 
149 i Voigt wyż. wym. II, 367,

2) List do Niccola z 13 kwietnia 1433 (porów. Yoigt. II, 367. 



215 —

niż nimi być rzeczywiście. Nie pragną oni owoców swej 
cnoty, lecz pochlebstwa za cnotę udawaną jedynie" 1).

Każdy humanista starał się z zasady więcej o nie­
śmiertelną pamięć wdzięcznego potomstwa, niż o życie po­
zagrobowe, chwałę wieczną. Zwłaszcza sława poety była 
pragnieniem gorącym wielu jednostek; kult gienjusza był 
powszechnym, żądza zdobycia sobie nieśmiertelności zachę­
cała do niezmordowanej pracy. Opowiadają o jednym 
z humanistów, który wziął podobno świecę z ołtarza, po­
stawił ją na grobie poety i wyrzekł: „Przyjmij ją, boś ty 
jej godniejszy, niż ten ukrzyżowany".

54. Ludy europejskie dzięki odrodzeniu i humaniz­
mowi powróciły nietylko do naturalizmu i indywidualizmu, 
lecz i do racjonalizmu. Racjonalizm jest wiarą w potęgę 
i znaczenie rozumu ludzkiego, w jego samodzielność. O ile 
rozum przyrodzony przejawiał się w średnich wiekach, był 
on zależnym od wiary, musiał się poddać dogmatom. Dla 
tego też naukowa praca średniowieczna nie była bezstron­
nym badaniem, ale studjum teoretycznym, książkowym. 
Prawdę miano przecież gotową. Później chodziło o roz­
budzenie samodzielnej myśli, nie opieranie się w pracy na­
ukowej na żadnym autorytecie. Stąd filozofja oddzieliła 
się od teologji; każda z nich szła dalej swą własną drogą. 
Zaczęto znów cenić rozum, uznawać jego samodzielność. 
Petrarka dowodził, że „żaden z tych ubogich duchem, któ­
rzy weszli do królestwa bożego—nie stoi tak wysoko jako 
jeden oświecony, który posiadł koronę błogosławieństwa"

Z poczucia samowiedzy człowieka odrodzenia wypły­
wa pewna ufność w potęgę rozumu ludzkiego i znaczenie 
pracy naukowej.

55. Jedną z cech humanizmu było dążenie wzno­
wienia i naśladownictwa klasycznej łaciny, a odrzucenia 
barbarzyńskiej łaciny średniowiecznej. W. epoce tej przy-

1) Voigt JI, 373. 



216 —

znawano już wprawdzie wyższość greckiego języka, zwła­
szcza, gdy po zdobyciu Konstantynopola, bogate źródła 
literatury greckiej przedostały się do zachodniego świata, 
lecz znajomość greckiego była tak małą, że zupełnie słusz­
ne było zdanie: „co jest po grecku napisane, tego się nie 
czyta" (graceum est, non legitur). Dla uprzystępnienia 
ówczesnej inteligiencji cennych dzieł greckich przekładano 
je na język łaciński i to bardzo starannie. Dbano ogólnie 
o utrzymanie czystości języka łacińskiego z epoki Cicero- 
na, Wirgiljusza. Nawet nazwy, imiona, przez długie lata 
używane, zamieniono na nowe, czysto łacińskie. W pracy 
literackiej, naukowej i artystycznej widać ogólnie naśla­
downictwo (imitatio) wzorów starożytnych. Burckhardt 1) 
wymienia szereg zajmujących przykładów, podam ich kil­
ka przynajmniej, W okresie humanizmu zaczęto np. mó­
wić academia—zamiast universitas, zamiast schola latiną — 
gymnasium. Papież otrzymał tytuł pontifex maximus] kole- 
gjum kardynalskie nazwano sanctus senatus i t. d. W za­
pale humanistycznym nadawano plemionom całym i kra­
jom stare nazwy. I tak okolice Rzymu zamieszkane znów 
były przez Umbrów, Sabińczyków i t. p. Imiona własne 
również latinizowano. Gioranni został Jovianusem, Piotr 
Pieriusem. Flavio Biondo odznaczał się pomysłowością 
w wyszukiwaniu nowych określeń łacińskich dla współcze­
snych pojęć i wyrazów. Słowo „sanctus11 (święty) uznano 
za mało klasyczne i zastąpiono je wyrazem „divus“. Za­
konnice nazywano częściej ^irgines Pestales^ (dziewice we- 
stalskie), ekskomunikację kościelną „Dirac11 i t. p. Wresz­
cie w wyższych sferach na chrzcie dawano imiona klasy­
czne. Między artystami ulubionym imieniem męskiem było 
Apelles, żeńskiem Minerwa. Nawet liczono czas według ka­
lendarza starorzymskiego: miesiące dzielono znów na ka­
lendy, nony.

1) Wyż. wym. I str. 290 i dalej.



— 217 —

Naturalnie w całym tym ruchu zwracano pilną uwa­
gę na czystość łaciny, dobry styl. Wszystkie dzieła śred­
niowieczne, połacinie pisane—uznano za niepoprawne i pra­
ce św. Augustyna podległy takiemuż wyrokowi. Wawrzy­
niec Valla wydał podręcznik, mający służyć do nauki do­
brego stylu łacińskiego: „Elegantiae linguae latinae". Pi­
sze w nim, że od stuleci nie pisało się rzeczywistą łaciną; 
łacinę starego Rzymu zgnębili, zniszczyli barbarzyńcy! Po­
dług niego większość gramatyków średniowiecznych ogłu­
piała tylko swych uczniów. Valla pragnie podnieść łacinę 
klasyczną z upadku i w pracy swej podaje 2,000 nowości 
językowych, które się mają do tego przyczynić. Artysty­
czne pisanie listów i mów łacińskich (epistołografja) było 
nadzwyczaj wysoko cenione i dobrze płatne. W sztuce tej 
do mistrzostwa doszli dwaj sekretarze papieża Leona X, 
znanego humanisty. Humaniści dla wydoskonalenia się 
w pięknym stylu; czytywali jedynie Wirgiljusza i Cicero- 
na. Dzięki kładzionemu naciskowi na stronę zewnętrzną 
wysłowienia się, lub wypisania —często nie zwracano uwa­
gi na treść samą. Florentczyk Niccolo Niccoli był typem 
zapalonego miłośnika piękności starożytnej kultury. Całe 
ustępy Enejdy i wiele mów Cicerona umiał na pamięć.

56. Cały kierunek humanistyczny był w zasadzie 
arystokratycznym. Obejmował on bardziej wykształcone 
i wyższe sfery społeczeństwa, pozostawiając masy ludu na 
uboczu. Ruch ten rozpoczął się we Włoszech, a stam^d 
dopiero przedostał się do innych krajów. Dwory panują- 
ych, biskupów, bogate miasta stały się jego siedzibą. Do 
rozwoju i sławy tego kierunku przyczynił się ówczesny 
dobrobyt, doskonałe warunki ekonomiczne, zwłaszcza w mia­
stach włoskich. Nie małe też znaczenie dla ruchu miał 
sam grunt klasyczny, przeniesienie cennych zbiorów sta- 
iożytnych z Konstantynopola do Włoch. Szlachta rodowa 
majątkowa popierała również kierunek odrodzenia.

Ciekawym jest fakt, że ruch ten, zmierzający do od­
nowienia starych czasów pogańskich, z ich naturalizmem 



— 218 —

i racjonalizmem — znajduje poparcie i opiekę w kościele 
i dworze papieskim. Zwłaszcza papież Mikołaj V czynnie 
pomagał dążeniom odrodzenia; wiele pieniędzy ofiarował 
na kupienie i przepisywanie starych rękopisów. Pius II 
otaczał się poetami i stał na czele ruchu humanistycznego 
swej doby. Uważa on, że losy kościoła zabezpieczone są 
przez to, iż w łonie jego żyje tylu uczonych mężów. 
Szczodrym mecenasem odrodzenia był papież Leon X. 
Lubił on uczty, polowanie i nosił przydomek półboga (se- 
mideus). Oblicza jego nigdy nie pokrył smutek; otoczony 
poetami, artystami, chciał, aby wszyscy wokoło niego ra­
dowali się z życia natury 1). Papież, cesarz, kardynało- 
wie, książęta wspierają kierunek humanistyczny, oznacza­
jący powrót do pogaństwa, w chwili, gdy tworzą się wy­
prawy wojenne przeciw heretykom. Pogaństwo uważano 
w sferach miarodajnych za mniej niebezpieczne od herezji. 
Zapatrywanie to tak określa Voigt 2): „Kościół po wszyst­
kie wieki uważał za mniej niebezpiecznych obojętnych 
względem kościoła i niewierzących, niż śmiałego heretyka, 
który zaprzecza artykułom wiary, albo ośmiela się podwa­
żyć choćby jeden kamień budowy hierarchicznej “. W ko­
łach kościelnych przypisywano religji greckiej doskonałość; 
powątpiewano w możność cudów, używano pogańskich wy­
rażeń. Wymieniony już poeta Filelfo uwielbia papieża 
Mikołaja V jako ochraniającego tron olimpijskiego Jowi­
sza 3). Poggio, opisując śmierć Hieronima Praskiego na 
stosie, mówi o nim nie jako o męczenniku, lecz bohaterze; 
podziwia jego wymowę na koncyljum i odwagę przy wej­
ściu na stos; przyrównywuje go do Sokratesa, Muciusza 

1) Roscoe Leone X ed Bossi. Geiger L. Renaissance u. Humani- 
smus (1882) 282 str. i inne.

2) Wyżej wym. II 478.

3) Voigt, wyż. wym. II 480.



— 219

Scewoli i młodszego Katona 1). Gorliwym rzecznikiem od­
rodzenia był król neapolitański Alfons Aragoński- Zna­
komici humaniści byli na jego dworze, pisali jego życio­
rys, za co hojnie ich wynagradzał, dowodząc jednak, że 
gdyby nawet im darował jedno ze swych najpiękniejszych 
miast, to jeszcze nie opłaciłby należycie ich pracy. Wjeż­
dżał on do zdobytego Neapolu —niby tryumfater rzymski. 
Mimo wszystko nie pozbawiony był uczuć chrześcjańskich; 
biblję czytał czternaście razy i chętnie słuchał rozpraw 
uczonych teologów o tajemnicy Trójcy św. 2).

Można powiedzieć, że odrodzenie i humanizm odmło­
dziły wyższe warstwy ludów europejskich, zrzuciły z nich 
szaty starcze, w jakie je przyodziały średnie wieki. Ten 
nowy kierunek zrodził się we Włoszech, a wkrótce rozsze­
rzył po całej Europie. W drugiej połowie XV stulecia 
pierwsi humaniści pojawiają się na wszystkich niemal uni­
wersytetach w charakterze wędrownych poetów i mówców. 
Potępiając dotychczasowy sposób nauczania, jako barba­
rzyński, pełen sofistyki, zwolennikom swym podają praw­
dziwe wykształcenie, wykształcenie klasyczne. Ostatnim 
wyrazem rozwoju danego kierunku był okres działalności 
takich wybitnych mężów jak: Agricola^ BeriMin. Erazm 
Rotter damski. Typowym przedstawicielem humanizmu w Cze­
chach był Bogusław Hasisztejnsky z Lobkowic; Wiktor Kornel 
z Wszechradu starał się o rozwój humanizmu w kierunku 
narodowym. Prócz tych wybitnymi byli: Grzegorz Hruby 
z Jelenia i Wacłaie Pisecky. Na początku XVI wieku już 
wszystkie uniwersytety w środkowej Europie zreformowa­
ne zostały w duchu humanistycznym.

Cały ruch jednak ograniczał się do klas wyższych, 
zamożniejszych. Lud nie chciał i nie mógł w nim przyj­
mować udziału. Dzięki swemu arystokratycznemu zabar-

1) Poggins Epist. I, 2 ed. Tonelli (Voigt II, 480).
2) J. Burckhardt wyż. wym. I. 267 i dalsze. 



220 —

wieniu i zamiłowaniu do znienawidzonego i pogardzanego 
wówczas pogaństwa—ruch ten wzbudził dla siebie niechęć 
w masach ludowych.

57. Wśród samego ludu zaczął się rozwijać odmien­
ny kierunek o charakterze religijnym, który osłabiał, zmniej­
szał wzrost humanizmu. Była to reformacja. Śmiało po­
wiedzieć można, że istotę reformacji stanowi reakcja ludu 
przeciw kierunkom, jakie starały się do kościoła i religji łvpro- 
wadzić żywioł humanistyczny, świecki i racjonalistyczny. „Cio- 
sy, rzeczywiście niebezpieczne, jakie zadano kościołowi 
średniowiecznemu pochodziły od nieznanych, biednych 
i uciskanych robotników, którzy, żyjąc w nędzy i poniże­
niu, zrozumieli i odczuli, że kościół nie spełnił swego po- 
słannictwa" 1).

Reformacja, podobnie jak i odrodzenie kiełkowała już 
w zaraniu średnich wieków. Rozwój chrześcjaństwa pod 
wieloma względami różnił się widocznie od pierwotnej idei 
i światopoglądu chrześcjańskiego. To też ludzie poważnie 
myślący domagali się reformy, powrotu do ewagielicznego 
chrześcjaństwa 2).

Zwłaszcza dodatnia strona chrześcjaństwa—miłość ku 
Bogu i bliźniemu — została martwą literą przykazania, do 
której zupełnie nie stosowano życia. A właśnie w klasach 
wyższych, gdzie odrodzenie znalazło wielu zapalonych zwo­
lenników i apostołów—wśród panujących, duchowieństwa, 
bogatych mieszczan—słowem wśród potężnych tego świata, 
miłość przemieniła się w nienawiść, nietolerancję. Ludz­
kość dzieliła się wówczas na dwie połowy: panów, w naj­
szerszym znaczeniu słowa i poddanych, niewolników. A czym 
więcej zdobywali sobie pierwsi wpływu na świecie — tym 
mniej było miłości bliźniego.

1) P. Sabalier, Vie de S. Franęois d’Assise, 9 wydanie 1894, 
str. 41.

2) Porównaj: Drtina „Chrześcjaństwo a czeska reformacja".



— 221 —

Przez cale średnie wieki miłość bliźniego napróżno 
czekała na wprowadzenie jej w życie; braterstwo ludów; 
równość jednostek pozostała czczym hasłem, mrzonką ide­
alną — a narody europejskie żyły w ciągłej nienawiści 
i walce. Wiarę Chrystusa szerzono zarówno między nie­
wiernymi jak i heretykami za pomocą miecza i przelewu 
krwi.

Religja chrześcjańska, która oznaczała pierwotnie od­
rodzenie w duchu i prawdzie i czynną miłość bliźniego — 
stała się instytucją kościelną, czymś zewnętrznym, czynni­
kiem politycznym, i przez to właśnie osłabła, upadła jej 
uszlachetniająca, umoralniająca potęga wewnętrzna. Za­
miast miłości, szczerości, bezstronności, prostoty—rozwinę­
ła się nienawiść, hipokryzja, pochlebstwo, zazdrość; pow­
stało świętokupstwo, kazuistyka religijna, handel kościelny. 
Pieniądze nabyły wartości i w życiu religijnym, przez nie 
bowiem można się było wykupić od kary i pokuty; przez 
pieniądze zdobyła hierarchja cały świat.

Biskup Alvarus Pelagiusz z XIV stulecia w dziele 
swym „O narzekaniu kościoła" (De planetu ecclesiae) gorz­
ko wyrzeka: „Złoto wypędziło miłość, albowiem miłość nie 
znosi złota; każdy ugania się za godnościami—nikt za po­
bożnością. Wiklef widzi główną przyczynę upadku reli­
gijnego życia i kościoła w jego majątkach świeckich. 
W drugim stuleciu ery chrześcjańskiej smutny był stan 
nauki religijnej z którą życie ogólne w zupełnej było nie­
zgodzie. Królestwo boże nie jest z tego świata—a kościół 
jest władzą świecką; Chrystus nie chce obrzędów, wymaga 
modlitwy z ducha i prawdy; najmilszą modlitwą jest mu 
czynna miłość bliźniego. Kościół za istotę religijnego ży­
cia uważa cały zbiór obrzędów; zapomina o miłości bliź­
niego. Chrystus mówi swym apostołom, żeby nie panowa­
li lecz służyli, a jego następcy księża zawładnęli całym 
światem 1).

1) Ael. Harnack, Das Wesen des Christentums 2 wyd.



— 222

Aczkolwiek wzniosłym ideałem kościoła średniowiecz­
nego miała być pogarda dla świata-to jednak w rzeczy­
wistości kościół podbił świat. Uznając dobrowolne ubóstwo 
za główną cnotę chrześcjan — kościół gromadził dla siebie 
dobra światowe, otaczał się przepychem. Zalecając czy­
stość dozgonną, wytworzył oddzielny stan kapłański, zwią­
zany celibatem, stan—który był zawsze gotów walczyć nie 
tylko za wiarę Chrystusa, lecz za swoje własne interesy, 
władzę świecką, dyscyplinę kościelną. Duchowieństwo, gło­
sząc ewangielją o posłuszeństwie i pokorze stało się głów­
nym autorytetem dla średniowiecznych ludów 1).

Liczne mamy dowody, że duchowieństwo ówczesne 
nie żyło według zasad chrześcjańskich, że często nawet 
sprzeniewierzało się swemu posłannictwu.

Smutne to były czasy. Macchiavelli wprost mówił: 
„My włosi zawdzięczamy kościołowi i księżom, ze staliśmy 
się bezbożnymi i złymi" 2). Jedność chrześcjańskiego świa­
ta przez istnienie dwu—trzech papieży jednocześnie zosta­
ła rozdwojoną, pierwotna ideja chrześcjaństwa uległa jakby 
przedawnieniu; zapomniano o krótkich a prostych słowach 
ewangielji „Kochaj Boga i bliźniego". Duchowieństwo, 
mimo że królestwo boże nie jest z tego świata —wszelkich 
starań dokładało do zdobycia władzy wszechświatowej. 
A właśnie w okresie, gdy kościół rozporządzał największą 
władzą świecką i potęgą polityczną—religja chrześcjańska 
znajdowała się w stanie największego upadku wewnętrz­
nego, moralnego. Księża za pomocą chrześcjaństwa pod­
bili świat, ale przez swą świecką władzę i polityczną prze­
wagę gubili chrześcjaństwo, wyzuli serca ludzkie z uczucia 
miłości bliźniego.

58. Naturalnym było zjawiskiem, że umysły głębsze, 
którym chodziło o prawdziwie religijne życie, szczerą po-

1) A, Berger, Die Kulturaufgaben der Reformation str. 31.
2) Discorsi I, 12.



223 —

bożność, istotną moralność — domagały się naprawy) W róż­
nych krajach występowały też jednostki z żądaniem—jak 
mówi wielki czech Maciej z Janowa „powrotu kościoła do 
zdrowych i prostych jego zaczątków" (Reducere Christi 
Jesu ecclesiam ad sua primordia salubria et compendiosa). 
W słowach jego ujęta jest cała treść dążeń reformacji. 
W dwunastym wieku Arnold z Brescii, uczeń Abelarda wy­
stąpił śmiało przeciw nadużyciom duchowieństwa. „Księża 
nie powinni posiadać majątku, lecz żyć z ofiar dobrowol- 
nych". „Majątek świecki przeszkadza księżom w spełnia­
niu obowiązków; z niego pochodzi przepych, zuchwalstwo, 
pycha i niesłychane zepsucie duchowieństwa. Skoro pa­
pież chce być następcą Chrystusa, który jako sługa cho­
dził po świecie — nie powinien zasiadać na tronie". Oto 
słowa Arnolda, który za swą śmiałość skazany został na 
śmierć przez powieszenie; ciało jego, spalono. Jego przy­
kład znalazł naśladowców, zwłaszczą we Włoszech. I tak 
Segarelli wygłasza kazania o prawdziwym nieskalanym 
chrześcjaństwie; uczeń jego Dulcino skupia koło siebie zwo­
lenników swych zasad i pragnie założyć rzeczywiście 
chrześcjańskie państwo. Powstaje stowarzyszenie „Bied­
nych ludzi“ którzy nie uznają skuteczności sakramentów 
św. jeśli takowych udzielają niegodni tego kapłani ł). Joa­
chim Fiori, opat cystersów, w dziele swym „Wieczna ewan- 
gielja“ (Evangelium aeternum) występuje przeciw papie­
stwu, przemawia za dążeniem do doskonałości życia chrześ- 
cjańskiego w myśl ewangielji. Według niego rozwój lu­
dów ma trzy okresy: w pierwszym panuje Bóg Ojciec—to 
doba zakonu; w drugim Bóg Syn — era Pawła, era łaski, 
trwająca do 1250 roku; w trzecim panować będzie Duch 
Święty, era Jana—okres miłości i swobody. Najpierw po­
słuszeństwo niewolnicze, potym synowskie, wreszcie wol­
ność. W XIII wieku Marsiglio z Padwy w pracy „Obroń-

1) P. Sabatier, Vie de S. Francois d’Ascise, 42.



— 224 —

ca pokoju" (Defensor pacis) powstaje na przepych, otacza­
jący papieża; zaleca prostotę, ubóstwo i równość. Zazna­
cza, że sprzeciwia się woli Boga męczenie, więzienie, wo- 
góle prześladowanie heretyków. Mówi, że papież i kon- 
cylja kościelne mogą się mylić. Jedyną pewną opoką 
chrześcjanina jest podług niego biblja. Dowodzi też, iż 
duchowieństwo powinno się zajmować jedynie sprawami 
duszy, że im przynależy wyłącznie władza duchowa. Wil­
helm Occam (w XIV w.) sławny myśliciel-nominalista, twier­
dzi, iż kościół należy zupełnie oddzielić od państwa, że 
Chrystus jest jedyną głową kościoła. Śmielsze jednostki 
wciąż stawiały zarzuty ówczesnemu zepsutemu, niechrześ- 
cjańskiemu światu.

Te głosy właśnie znalazły oddźwięk w sercach ludu 
uciskanego, ujarzmionego. Słowa ewangielji o miłości sta­
nowiły zbyt jaskrawy kontrast z czynami zdemoralizowa­
nego duchowieństwa i szlachty. To też ,,z wielkiego cier­
pienia ludu, z beznadziejnej duszy pobożnych zrodził się 
kierunek mistycyzmu apokaliptycznego" 1). Dwunaste stu­
lecie w umysłach jednostek zapoczątkowuje reformację t. j. 
przed tym jeszcze, niż teokracja średniowieczna doszła do 
szczytu swej potęgi. Sabalier 2) wymienia dwie święte, 
które prorokowały konieczną reformę życia chrześcjań- 
skiego. Św. Elżbieta woła: ,,Biada! Cały świat pogrążył 
się w ciemnościach. Winnica pańska zmarniała, nikt jej 
nie uprawia. Pasterz wysłał robotników, ale zastał ich 
w bezczynności. Głowa kościoła chora jest, a członki jego 
martwe są... Pasterze kościoła mego, wy śpicie, ale ja was 
przebudzę! Królowie świata, skargi na waszą niesprawie­
dliwość aż do mnie przyszły" 3). Podobnież prorokowała 
i św. Hildegarda.

1) Sabatier wyż. wym. 58.
2) Tamże
3) E. Roth, Die Visionen der heiligen Elisabeth von Scbónau; 

Berno 1844, str. 115—167.



— 225 —

Szczerzy wyznawcy Chrystusa, księża, co pozostali 
wiernymi swemu wzniosłemu posłannictwu—ci wszyscy je­
dnomyślnie domagali się ogólnej naprawy. W łonie ko­
ścioła powstaje zakon Franciszkanów. Idąc za świetlanym 
wzorem św. Franciszka z Asyzu^ na którego wpłynął wiele 
Joachim Fiori, głoszą oni ideał apostolskiego ubóstwa, roz­
różniają dwa kościoły: bogaty świecki, którym rządzi pa­
pież i biedny, cnotliwy, będący dziedzicem apostołów, sam 
przez się kierowany.

Lecz jednocześnie tworzą się różne sekty, dążące do 
zmiany życia chrześcjańskiego, bardzo nisko moralnie sto­
jącego. Katarzy w nauce teologicznej wznowili dawny 
dualizm manichejski, dowodzili, że ciało jest głównym pier­
wiastkiem zła; potępiali małżeństwo, majątek. Występo­
wali jednak przede wszystkim przeciw papieżowi, który we­
dług ich twierdzeń jest właściwie nie następcą Piotra lecz 
biskupa Sylwestra, gdyż otrzymał swą władzę z rąk Kon­
stantyna. Ich zasady głosili dalej Albigiensi rozszerzywszy 
się po całej Europie. Później pojawili się Almardanie, nie 
uznający papiestwa za konieczną instytucję kościoła; „Bra­
cia i siostry wolnego ducha", „Bracia apostolscy“ i t. d. 
Wszystkie te sekty zwracały się przeciw hierarchji świa­
towej, władzy kościoła i papiestwu.

Wielki wpływ wywarli Waldensi. Założycielem ich 
był bogaty kupiec z Ljonu Piotr Waldo (XII w.) Zrzekł 
się osobistego majątku, chcąc za pomocą ubóstwa przywró­
cić dawną pobożność i czystość kościoła apostolskiego. 
Zwolennicy jego nazywali się „Biedakami ljońskimi" (pau- 
peres Lombardi) a „moc ich spoczywała w ich cnotach, 
które były rażącym kontrastem z ówczesnym bezprawiem 
duchowieństwa 1). Każdego pobożnego i cnotliwego uwa- 
żali za swego kapłana; potępiali przysięgę i karę śmierci. 
Waldensi przedostali się do Czech, gdzie znaleźli z połud­
niowych miastach wielu wyznawców.

1) Sabatier, wyz. wym. str. 45.



226 —

Smutne warunki społeczne i nieporządki w kościele 
domagały się coraz usilniej podstawowej reformy. Wiklef 
(ur. 1330 zm. 1384) wywarł ogromny wpływ na sfery 
uczone. Działalność jego ograniczała się na teoretycznym 
występowaniu w dziełach swych przeciw władzy świeckiej 
papieża i ujemnym stronom kościoła.

59. Gzeską reformację ogrzewało również pragnienie 
przywrócenia pierwotnego chrześcjaństwa. Tomasz ze Szczyt­
nego (1331 zm. 1401) pisał wiele i pięknie o znaczeniu ży­
cia chrześcjańskiego. Był on moralizatorem, kaznodzieją, 
Jego traktaty o miłości Boga, bliźniego, pokorze, prawdzi­
wym ubóstwie, czystości, umartwianiu ciała, pokucie, szcze­
rej modlitwie — są wyrazem ducha ewangielicznie chrześ­
cjańskiego, który w życiu moralnym widzi rzeczywistą po­
bożność, a w mistycznym połączeniu się z Bogiem zba­
wienie i szczęśliwość.

Jednocześnie występowali dwaj kaznodzieje prascy, 
których żywe słowo o pokucie i koniecznej reformie oby­
czajów ogromnie oddziaływało na masy ludowe.

Pierwszy Konrad Waldhauser (zm. 1369) wyprowadza 
wniosek ze stanu ogólnego upadku kościoła, że bliski jest 
czas Antychrysta. Zepsucie ówczesne uczyniło jego usta— 
jak sam mówi - wymownymi. Uważając się za wybrańca 
Boga, począł napinać dobrze łuk słowa bożego przeciw 
hierarchji a potężnym tego świata, nie chcąc, by według 
Ezechiela, spadła nań krew duszy tych, którzy zmarnieją. 
Waldhauser za główną przyczynę upadku życia chrześ­
cjańskiego uważa zepsucie duchowieństwa; radzi też, aże­
by nikt do zakonów nie wstępował. Nie może powierzyć 
swego życia słabej łódce ten, kto przez Dunaj przedostać 
się pragnie.

Jego szlakami postępował, osiągając większe rezulta­
ty pracy Milicz z Kromierzyza (zm. 1374). Wpływ jego 
na umoralnienie ludu był nader rozległy. Maciej z Jano­
wa twierdzi, że dzięki łasce Chrystusa, zasługom i trudom 
Milicza—Praga pod względem moralnym i duchowym z Ba­



— 227 -

bilonu przemieniła się znowu w Jerozolimę, napełnioną sło­
wem Chrystusa i nauką zbawienia.

Zepsucie i spustoszenie—według słów Milicza—rozpa­
noszyły się na miejscu świętym; nad światem panuje Anty­
chryst. Kościół obfituje w bogactwa ziemskie, a pozba­
wiony jest dóbr duchowych. Miłość przygasła, niespra­
wiedliwość zwyciężyła.

Ten święty mąż, wzorowy kaznodzieja, wielki miło­
śnik ludu powołany został do Rzymu, obwiniony o here­
zję, spotwarzony, wreszcie uwięziony. Tymczasem prascy 
księża, przejęci miłością chrześcjańską ogłaszają z ambony 
wiernym pocieszającą wieść: „Najmilsi, cieszcie się—wkrót­
ce będzie on spalony!" Czynność Milicza była rozległa,, 
wszechstronna. Ileż możnaby wymienić jego czynów po­
święcenia, zaparcia się siebie; ile upadłych kobiet zawdzię­
czało mu swe podźwignięcie się.

A za to wszystko współcześni księża prześladowali 
go, heretykiem nazwali, bronili mu wygłaszać kazań, uwa­
żali go za obłudnika, gorszyciela. Zapał jego w pracy dla 
zakonu Chrystusa i prawd ewangielji równać może z za­
pałem świętym Eljasza.

Z poprzedników Husa największe znaczenie miał Ma­
ciej z Janoiea (zm. 1394) kanonik, doktór uniwersytetu 
praskiego—biedny kaznodzieja i spowiednik. Z prac jego 
epokowe ma znaczenie dla obznajmienia się z ewangielicz- 
nym chrześcjaństwem dzieło „ O przepisach starego i nowego 
testamentu1,1, (De regulis veteris et novi testamenti). Maciej 
z Janowa pisze otwarcie, że papież i księża zastąpili nau­
kę Zbawiciela tysiącem wymysłów ludzkich. Słowo boże 
zapomniane zostało, słowo ludzkie zyskało prawo obywa­
telstwa. Księża owładnęli sumieniem ludzkim, najmniejsze 
przewinienie ogłosili za grzech śmiertelny. Stąd też ludzie 
obawiają się więcej naruszenia praw ludzkich, niż przyka­
zań bożych. Dalej występuje on jawnie przeciw wszelkim 
zbytecznym obrzędom i formom, przeciw bezustannemu 
mnożeniu się klasztorów i świąt, przeciw machinalnemu 



228 —

odmawianiu modlitw, wierze w zabobony i cuda; potępia 
wreszcie świętokupstwa, odpusty, bractwa.

Bardzo smutnie przedstawia swą dobę w słowach: 
„Szatan opanował, antychryst rządzi, a o Chrystusie za- 
pomniano". Maciej z Janowa w całym dziele barwnymi 
obrazami apokaliptycznymi, dosadnymi słowy maluje mo­
ralne zepsucie ówczesnego społeczeństwa, duchowieństwa 
i upadek kościoła Chrystusa.

Ale mimo to, że stan obecny jest opłakany, wierzy 
on w lepsze jutro. Według niego zbliża się czas zagłady 
Antychrysta, urzeczywistnienia się królestwa bożego na 
ziemi; zbliża się chwila, w której zajaśnieje w całej pełni 
blasku życie prawdziwie chrześcjańskie. „Wywnioskowa­
łem z pisma świętego — pisze on — i wierzę, iż wszystkie 
wymienione obrzędy, wymysły ludzkie u podstaw zburzo­
ne będą i zaginą zupełnie; Bóg sam podwyższeń będzie 
i słowo jego wiecznie trwać będzie". Po tym zaś wypeł­
nią się dwa przykazania Chrystusa: miłość Boga i miłość 
bliźniego, stanowiące istotę rzeczywistego chrześcjaństwa.

Mistrz Jan Hus (ur. 1369 zm. 1415) pracował w myśl 
wymienionych poprzedników jego, zgodnie z duchem ów­
czesnej epoki. Główne swe zasady i myśli, które najwię­
cej się przyczyniły do oburzenia się przeciw niemu oficjal­
nego kościoła — pomieścił Hus w dziele „O kościele" (De 
ecclesia) w dziele będącym wiernym odbiciem poglądów 
Wiklefa.

Hus rozróżnia w swej epoce podwójne duchowieństwo: 
księży Chrystusa^ opierających się na Chrystusie i jego pra­
wie i księży Antychrysta, rządzących się prawem ludzkim. 
Oni to tak już są zepsuci, że nienawidzą tych, co często 
kazania mówią i imię Jezusa wymieniają Hus powraca 
do starszej tradycji augustyńskiej i naucza, że kościołem 
jest tylko społeczność wybranych, a do niej należą ci jedy­
nie, którzy prowadzą życie prawdziwie chrześcjańskie, któ­
rzy dzięki łasce Boga i sprawiedliwemu, świętemu życiu 
przeznaczeni są do zbawienia. Zewnętrzne, formalne uczę- 



— 229 —

stnictwo w kościele, ani godności, wyższe urzędy kościel­
ne nie dają właściwego prawa do należenia do członków 
kościoła.

Skoro zaś kościół jest duchowym społeczeństwem 
sprawiedliwych, to głową jego nie może być papież, lecz 
sam Chrystus. Wszak pierwotnie papież był tylko biskupem 
równym co do władzy i godności innym biskupom. Dopie­
ro wskutek ukazu Konstantyna w trzysta lat po Chrystu­
sie wydanym, papież został mianowany najwyższym bisku­
pem. Jest on następcą Piotra, o ile żyje według praw 
Chrystusa; papież zaś chciwy, niesprawiedliwy jest następ­
cą Judasza Iskarjoty. Najwyższym autorytetem jest sam 
Chrystus.

Z tą nauką Husa o kościele, jako sprzeczności wy­
branych, o Chrystusie, jako głowie kościoła, łączy się jego 
niezbite przekonanie, że on sam głosi prawo Chrystusa i pra­
wdę ewangielji, że zakon Chrystusa zawarty jest w piśmie 
świętym, jakie powinien czytać każdy człowiek i wykładać 
je sobie własnym, naturalnym rozumem, bez obawy prze­
śladowań jakichkolwiek. W traktacie „O Krwi Chrystusa" 
(De sanguine Christi) pisze, że prawdziwy chrześcijanin 
nie potrzebuje znaków cudownych, a w słowie bożym, 
w piśmie św. zawartym, znajduje najpewniejszą oporę. 
Przed śmiercią swoją mówił Hus: „Zaświadczam przed 
wielkimi i maluczkimi i nic innego nie mówię, niż to, cze­
go uczy zakon Pana naszego Jezusa Chrystusa".

Kościół Chrystusa, złożony z wybranych i sprawie­
dliwych; zakon Chrystusa, wolność czytania i objaśniania 
pisma św. za pomocą przyrodzonego rozumu, szukanie nau­
ki tylko w piśmie św. — oto kardynalne zasady Husa.

Śmierć Husa wywołała ruch husycki. Reformacja cze­
ska doszła zaś do szczytu swego rozwoju w ^Czeskich Bra­
ciach^ . Twórcą reformacji poza Husem był Piotr Chelczy- 
cky. W ognistych słowach swej „Postylliu i w dziele 
„Rozsiewanie wiary" mówi o różnicy między ewangielicznym 
a rzeczywistym chrześcijaństwem^ jaka się historycznie rozwi-

Bibl. Sam. Rozwój umysłowy ludów Europy. 16



- 230 —

nęło. Chelczycky w myśl pierwotnego chrześcijaństwa, 
a przedewszystkim w myśl kazania Chrystusa na górze — 
potępia wojnę, przysięgę, handel. Nie uznaje on żadnego 
pośrednika między ludźmi a Bogiem. Piętnuje zepsucie 
moralne księży ówczesnych. Czyni zarzut kościołowi, że 
wytworzył nieskończoną liczbę świętych, do których ludzie 
się modlą. Kładzie silny nacisk na to, że w piśmie św. 
niema mowy o ćzyścu, ani o mszach, za zmarłych odpra­
wianych. Oburza się, iż słowo boże, będące prawdą i ży­
wotem, zastąpione zostało przeróżnymi wymysłami ludzki­
mi. Słowem, Chelczycky, jeden z najpobożniej szych Cze­
chów, przeciwny jest teologji, scholastyce i wierze na ro­
zumie opartej. Pragnie tylko prawdziwej, czystej poboż­
ności i moralnego życia. Jest on większym chrześcijaninem, 
niż teologiem.

Chelczycky zbliża się do pierwszych nauczycieli 
chrześcijaństwa, którzy uważali państwo za zło konieczne, 
za następstwo grzechu pierworodnego. Ponieważ i kościół 
przez darowizny Konstantyna, przybrał charakter świecki, 
przeto odrzuca i społeczność kościelną. Według niego le­
piej jest żyć bez księży, niż ze złymi. Życie prawdziwie 
chrześcijańskie polega na spełnianiu przykazania miłości 
Boga i bliźniego. „Najwięcej trzeba dbać o zachowanie 
przykazania bożego, ażeby człowiek nie stracił łaski Boga 
i miłości bliźniego".

„Bracia czescy" z powodów politycznych byli prze­
śladowani i wypędzeni z kraju. Udali się za granicę, a tam 
łączyli się i wcielali w różne sekty protestanckie. Hr. Zin- 
zendorf, znany pietysta, starał się wskrzesić braterstwo 
czeskie w XVIII w. w Herrnhucie.

Znaczenie wpływu braci czeskich jest moralnej natu­
ry. Był to najpiękniejszy kwiat ducha czeskiego, który, 
niestety, nie rozwinął się należycie.

Bracia czescy w swoich dążnościach przedstawiają 
najdoskonalszy zwrot ku ewangielicznemu chrześcijaństwu. 
Żyli oni jak pierwotni chrześcijanie poza państwem; nie 



— 231 —

przyjmowali żadnych obowiązków i godności urzędowych, 
nie pragnęli wywyższać się nad bliźnich, bo przejęci byli 
nauką Chrystusa. Między nimi nie było szlachty, ani lu­
du, poddanych i władzców; wszyscy byli równi, jako od­
kupieni i uświęceni ofiarą syna Boga. Nie chcąc wpaść 
w sidła szatana, unikają bogactwa, handlu, gdyż takowy 
jest niebezpieczny, wzbudzając chciwość, konieczne posłu­
giwanie się wykrętami. ... Życie w miastach złe jest dla 
zbawienia; wynalazł je Kain, jak również rodzące się 
w nim zbrodnie, oszustwa. ... Każde rzemiosło ma ujemne 
strony, wiedzie na pokuszenie. Najbezpieczniejsze jest rol­
nictwo, albowiem człowiek żyje spokojnie, pracując w po­
korze i posłuszeństwie i rozmyślając 1).

Reformacja u innych narodów rozwijała się podobnie. 
Nie ulega wątpliwości, że reformacya czeska wywarła na 
nią wpływ pośredni i bezpośredni. Ideja nauki ,,Czeskich 
braci" i Chelczycky’ego była pokrewną nauce Kalwina. 
Wprawdzie silniej w niej występowała wiara w przezna­
czenie, lecz jednakowo domagała się wysokiej, czystej mo­
ralności w życiu. Luteranizm. więcej był przesiąknięty du­
chem niemieckim. Teologja protestancka Melanchtona, na 
zasadach Arystotelesa zbudowana, rozwój swój zawdzię­
czała racjonalizmowi.

60. Niepodobna rozbierać całego ruchu reformacyj- 
nego, ograniczę się więc na tym, co najbardziej zajmować 
nas może, t. j. na faktach, gdzie idejowa podstawa odro­
dzenia i reformacji jest widoczna i gdzie zaznacza się ich 
wzajemny stosunek. Z natury rzeczy wypływało, że refor­
macja występowała początkowo przeciw odrodzeniu i hu­
manizmowi. Odrodzenie w całym swym rozwoju zagraża­
ło zwrotem do pogaństwa.

Tendencję tę wyczuł dobrze zakonnik Savonarola (ur. 
1452, zm. 1498), wielki mistyk, asceta, który starał się 
o zreformowanie kościoła przy pomocy księży, a zakonni-

1) A. Denis. Koniec samodzielności Czechów, 1893. 



232

ków przedewszystkim. Wierzył on w nieomylność kościo­
ła, lecz nie papieża. Dzieło jego „Triumphus crucis" prze­
pełnione jest najszlachetniejszą ideją chrześcijaństwa kato­
lickiego. Mimo to jednak po wydaniu swej pracy, Sawo- 
narola podległ ekskomunie w 1497 r., a w rok potym zo­
stał spalony na stosie. W jednym kazaniu w 1493 r. wo­
łał on do wiernych: „Idźcie do Rzymu! W domach star­
szych prałatów, wielkich panów, uprawiają tylko poezję 
i retorykę; idźcie, zobaczycie w ich rękach książki huma­
nistyczne. Myślą oni bowiem, że z pomocą Wirgiljusza, 
Horacego i Cicerona zdołają dusze nasze prowadzić. Ary­
stotelesem, Wirgiljuszem i Petrarką przesycają nasz słuch, 
a nie dbają o zbawienie duszy. Dlaczego zamiast tylu 
ksiąg, nie poznają tej jedynej, w której zawarty jest cały 
zakon i żywot?"

Ruch reformacji w początkowej swej formie dążył 
do przywrócenia pierwotnego chrześcijaństwa, t. j. do wia­
ry bez zbytecznego rozumowania. Reformację można uwa­
żać za bunt przeciw racjonalizmowi, jaki, dzięki scholasty­
ce, coraz więcej przedostawał się do życia religijnego, sze­
rzył się ogromnie i w humanizmie do rozkwitu doszedł; za 
protest ducha chrześcijańskiego przeciw wprowadzaniu 
pierwiastku świeckiego do chrześcijaństwa, czym groził hu­
manizm całemu życiu religijnemu.

Luter nienawidził scholastycznej teologji dlatego wła­
śnie, że zawiele w niej było rozumowania. Stąd też i ra­
cjonalizm odrodzenia, jako dalszy ciąg poniekąd scholasty­
ki — nie był mu sympatyczny. Według jego zdania ko­
ściół pomieszał myśli Arystotelesa ze słowem bożym i w tym 
tkwi przyczyna wszelkiego zła i niepewności. Luter wyra­
żał się o Arystotelesie bardzo nieprzychylnie; nazywał go: 
,,der miissige Esel", albo „der verdammte hochmuthige

1) Chamberlain^ Die Grundlagen des neunzelmten Jahrhunderts 
II 766.



— 233 —

schalkhafte Heide". Nietylko samego Arystotelesa, lecz 
całą kulturę grecką potępiał on ze stanowiska chrześcijań­
skiego. Luter jest zwolennikiem pierwotnego antilogizmu. 
„Grecka mądrość, w porównaniu z mądrością żydowską — 
mówi Luter — jest głupią, albowiem poza Bogiem nie mo­
że być żadnej mądrości, rozumu i dowcipu" 1).

Sąd wybitniejszych reformatorów o mądrości pogań­
skiej zupełnie jest odmienny od zapału humanistów, ich 
zachwytów nad kulturą starożytną. Wogóle w odnowieniu 
starej kultury widziano wielkie niebezpieczeństwo dla chrze­
ścijan.

Podobnego zapatrywania był i sławny pedagog cze­
ski, Komensky. „Skoro chcemy mieć prawdziwie chrześci­
jańskie szkoły, powinniśmy przedewszystkim odsunąć nau­
czycieli pogańskich. ... „Nie wstydzimy się synaczkom kró­
la nad królami, braciom Chrystusa, dziedzicom wieczności, 
dawać za nauczyciela dwuznacznego Katullusa, bezwsty­
dnego Owidjusza i t. p." Komensky sądzi, że dzieła po­
gańskie są gorsze dla idei chrześcijańskiej od bałwanów 
pogańskich.

Reformacja w swych zaczątkach domagała się powro­
tu do rzeczywistego, pierwotnego chrześcijaństwa, które 
polegało na głębokiej wierze, nie opartej na racjonalistycz­
nym objaśnieniu. Kto chce zrozumieć należycie pismo świę­
te i słowo boże, ten nie potrzebuje uczoności pogańskiej — 
duch chrześcijański zupełnie mu wystarczy.

Reformacja i odrodzenie w początkach swego rozwo­
ju w zasadzie stanowiły dwa odmienne kierunki umysło­
we. W późniejszym jednak okresie miały one dużo cech 
wspólnych, łączyły się i wzajem się wspierały. Wreszcie 
dwa te kierunki tworzą przejście do nowej epoki.

Jak to sobie można wytłomaczyć? Przedewszystkim 
reformacja, jako ruch rewolucyjny, występujący przeciw 
autorytetom kościoła, a głównie papieża, dążąc do zrefor­
mowania nauki chrześcijańskiej i życia chrześcijańskiego, 
musiała uznać znaczenie rozumu. Powaga pisma św., opar­



234 —

tego na autorytecie kościoła, czyli rozumu uniwersalnego 
zachwianą została właśnie przez reformację, zmuszoną więc 
ona była wynaleźć inny autorytet, mianowicie rozum in­
dywidualny. Tutaj już widoczny jest wpływ sporu między 
realizmem i nominalizmem, W średnich wiekach panował 
rozum uniwersalny — podczas reformacji rozum indywi­
dualny zdobył sobie znaczenie i prawa. Rozum uniwersal­
ny dochodzi do szczytu mocy swej w dogmacie katoli­
ckim o nieomylności papieża; rozum indywidualny nabie­
rał wpływu i wartości w różnych sektach protestanckich. 
I w świecie protestanckim istnieje autorytet — pismo św., 
ale jednocześnie uznawaną jest swoboda, indywidualnego 
rozumu. Stąd pochodzi owa dwoistość, niewykończoność, 
jaką słusznie zarzucają protestantyzmowi. Reformacja, za­
leżąc od rozumu indywidualnego, zeszła się dzięki temu 
racjonalizmowi z odrodzeniem. Na tym polu odznaczył się 
Melanchton (ur. 1497, zm. 1560) i inni reformatorowie-hu- 
maniści. Melanchton, będąc humanistą, jednocześnie był 
i zwolennikiem Lutra. Szukał on podpory i pomocy dla 
teologji protestanckiej w znienawidzonym przez Lutra po­
gańskim mędrcu, Arystotelesie.

Połączenie obu kierunków oddawna się już przygoto­
wywało. Zwłaszcza wśród narodów środkowej Europy ruch 
odrodzenia przejawiał się w formie daleko poważniejszej, 
niż we Włoszech, a pogodzenie go z życiem chrześcijań­
skim, uważano za rzecz konieczną. W Niemczech reformo­
wano szkoły w duchu humanistycznym, gorliwie się zaj­
mowano naukami. Erazm przedstawia nam jasno połączenie 
się humanizmu z reformacją. W 1504 r. pisze on: „Nie 
umiem wypowiedzieć, jak szybkim prądem płynę do pisma 
świętego, jak wszystko, co mnie od niego odrywa, wzbu­
dza we mnie obrzydzenie. Mawet i Komensky, pomimo nie­
chęci do niemoralności pisarzy klasycznych, w całym swym 
pansoficznym dążeniu, w pracy pedagogicznej stoi na 
gruncie odrodzenia. Wogóle humanizm i „Bracia czescy" 
w późniejszym okresie rozwoju posiadają wiele cech współ- 



— 235 —

nych. JBlahoslav i Żerotin zaznacza łączność tych dwu kie­
runków umysłowych. „Oba ideały: starożytny-estetyczny, 
a chrześcijański-moralny podają sobie ręce ku wielkiej ko­
rzyści zdrowego rozwoju umysłowego, na wielki pożytek 
naszej literatury" — pisze Żerotin.

W wymienionym racjonalizmie można znaleźć ów 
styczny punkt, umożliwiający kompromis między odrodze­
niem a reformacją. Wspólne ich cechy są:

1) Bronią jednocześnie wolności osobistej, swobody 
przekonań i rozumu, nie uznając żadnego autorytetu ze­
wnętrznego. Humanizm występuje na polu naukowym, 
artystycznym, reformacja na polu religijnym. Rozwój sa­
modzielności jednostki, wywalczenie jej uznania i znacze­
nia w całości społecznej wytworzył głównie kulturę nowo­
czesną, a jest dziełem odrodzenia, jako kierunku arysto­
kratycznego, równocześnie jak i reformacji, będącej i ru­
chem demokratycznym. Indywidualizm ów, charakteryzu­
jący nową epokę, okazał się korzystnym nietylko w życiu 
politycznym, lecz i w pracy naukowej i twórczości arty­
stycznej.

2) Dalej oba kierunki posiadają wspólną cechę hi- 
storyczności, oba zwracają się od chwili obecnej do prze­
szłości. Odrodzenie cofa się ku przeszłości starożytnej, gre­
ckiej; reformacja zaś ku pierwszym okresom chrześcijań­
stwa. Odrodzenie wychodzi z punktu widzenia, że scho­
lastyka nie pojęła prawdy, ani nie stworzyła piękna i dla­
tego zwraca się do bogatych skarbów kultury greckiej; 
wskrzesza grecką filozofję, naśladuje sztukę grecką. Refor­
macja, widząc niechrześcijańskie objawy w współczesnym 
chrześcijaństwie, stara się o wznowienie ewangielicznego 
życia i w biblji widzi jego pierwotną, istotną formę. W obu 
kierunkach, zgodnie rozbudza się zajęcie do studjów sta­
rożytnych wieków; grecki i hebrajski język nabywa war­
tości. Biblja staje się cennym nabytkiem. Melanchton 
w 1518 r. w swej mowie podkreślił wpływ studjów gre­
ckiego języka i literatury na ożywienie życia religijnego. 



— 236 —

,,0d czasu upadku studjów greczyzny, stracił kościół po- 
bożuość, został oddany na łaskę ludzkich, wymysłów; sko­
ro zaś zwrócimy się do starych źródeł, nauczymy się rozu­
mieć Chrystusa; przykazanie jego będzie naszym światłem; 
objawi się nam mądrość boska".

Erazm dokończył połączenie humanizmu z reforma­
cją. W jego „Podręczniku dla chrześcijańskiego wojowni- 
ka" (z r. 1502), czytamy: „Prawdziwa pobożność nie pole­
ga na wierze w kościół i w jego dogmaty, lecz na poboż­
nym poddaniu się Jezusowi Chrystusowi, na potędze czyn­
nej miłości bliźniego. Na piśmie świętym, jako najwyższym 
kodeksie moralnym, opiera się jej pewność" 1).

61. Następstwem reformacji było rozdzielenie się 
świata chrześcijańskiego na dwie połowy: katolicyzm i pro­
testantyzm. Oba te kierunki religijnego życia są w pewnej 
łączności ze średniowiecznym realizmem i nominalizmem. 
Katolicyzm uznaje zależność jednostki i jej rozumu od ca­
łości, wymaga poddania się kościołowi; stwarza autorytet, 
z czego powstaje dogmat o nieomylności papieża. Prote­
stantyzm przeciwnie, dowodzi, że rozum każdego indywi­
duum jest samodzielny i może sobie dowolnie tłomaczyć 
artykuły wiary na podstawie pisma św. Protestantyzm 
przyznaj e wolność myśli, ale łączy to z autorytetem pi­
sma, przez co popełnia rażącą niekonsekwencję.

Treścią poglądu katolickiego jest wiara w kościół, od 
Boga pochodzący, w jego potęgę, nieomylność nieprzerwa­
ną tradycję od czasów apostolskich, w jego pragnienie, 
stania się uniwersalną społecznością całego świata chrze­
ścijańskiego.

Według zapatrywań katolickich, właściwa istota bytu 
znajduje się w uniwersaljach; jednostka zaś musi bezwa­
runkowo podlegać ogółowi, całości. Stąd pochodzi jednoli­
tość, wykończoność i uniwersalność chrześcijaństwa kato-

1) Berger A., Die Kulturaufgaben der Reformation (1895) 165 str. 



— 237 —

lickiego, w którym jednostka kierowana jest i prowadzona 
od narodzenia aż do śmierci. Katolicyzm, mający środko­
wy punkt swych poglądów w kościele i głowie jego—nieo­
mylnym papieżu, przez ten kościół wyłącznie prowadzi 
swych wiernych do zbawienia. Kościół jest widzialną spo­
łecznością wszystkich wierzących, obcuje z kościołem tryum­
fującym w niebie i cierpiącym w czyśćcu. Katolicijzm wiec 
prowadzi człowielca do zbawienia i Chrystusa przez kościół. Prote­
stantyzm znów nie uznaje widzialnego kościoła, lecz jedy­
nie niewidzialny, idealny kościół tych, co żyją w Chrystu­
sie. Protestantyzm przez wiarę w Chrystusa chce doprowadzić 
człowieka do kościoła 1).

W katolicyzmie występuje kościół jako królestwo bo­
że (civitas Dei) pod formą widzialnej instytucji, społecznej 
całości, której członkowie połączeni są zewnętrznym wę­
złem, pewnymi przepisami, obrzędami. Przez wypełnianie 
ich wyrażają już swą przynależność do kościoła Chrystu­
sa. W katolicyzmie stan kapłański pośredniczy między Bo­
giem a człowiekiem, będąc obdarzony władzą nadprzyro­
dzoną, udzielając sakramentów świętych. Przez to ducho­
wieństwo katolickie posiada specjalne znaczenie, co wpły­
wa na wytworzenie jakiegoś powierzchownego stosunku 
człowieka do Boga. Stosunek ten tak określa Sabatier: 
„Duchowieństwo wywyższa się ponad ludzi, uważa się za 
niezbędnego pośrednika między niebem, a ziemią. Społe­
czeństwo religijne pod postacią władzy stoi wyżej od spo­
łeczeństwa obywatelskiego i będzie chciało nad tym dru­
gim panować. Moralność kościoła, jako moralność nad­
przyrodzona, uważa się za wyższą od wrodzonej moralno­
ści sumienia, dogmaty boskie za ważniejsze od wiedzy 
ludzkiej; duchowna władza księży za silniejszą od docze-

1) Sabatier Atcg. „Esquisse d‘une philosophie de la religion" 
235—247.



— 238 —

snej potęgi rodziny i państwa" 1). Katolickie chrześcijań­
stwo rozwijało się i przemieniało organicznie w teokrację 
księżą.

Protestantyzm zaś nie uznaje duchowieństwa, jako 
oddzielnego stanu, obdarzonego nadprzyrodzonymi własno­
ściami i zdolnościami, lecz głosi naukę o wrodzonym ka­
płaństwie każdej jednostki. Protestantyzm podnosząc sa­
modzielność indywiduum, utworzył życie religijne bar­
dziej wewnętrzne, uczynił z niego organiczną cząstkę ży­
cia, czynności indywidualnej i społecznej. W katolicyzmie 
wszystkim są dogmaty, w które obowiązkiem jest wierzyć; 
w protestantyzmie na pierwszym miejscu stoi biblja i jej 
dowolne tłomaczenie.

W katolicyzmie życie religijne posiada charakter ob- 
jektywny; w protestantyzmie subjektywny. Są to dwie za­
sady życia chrześcijańskiego, jakie się nawzajem dopełnia­
ją, a naturalnie i wzajemnie wyłączają. Kompromis mię­
dzy nimi jest niemożliwy. Już przed faktyczną reformacją 
istniał protestantyzm w świecie chrześcijańskim; oznaczał 
on niechęć ewangelicznej pobożności do jednostronnego 
racjonalizmu w scholastyce, protest samodzielnego indywi­
duum przeciw samowładzy duchowieństwa. Skoro teokra- 
cja duchowieństwa doszła do swego zenitu, a chrześcijań­
stwo stało się więcej powierzchownym — reformacja była 
dziejową koniecznością i wpłynęła dodatnio na cały świat 
chrześcijański.

Obie wymienione zasady religijne tak możemy osta­
tecznie sformułować. Katolicyzm przedstawia jedność, po­
wszechność; zwraca uwagę na zewnętrzną stronę (obrzędy), 
jest ukształtowany, zasklepiony jakby w sobie; jest kon­
serwatywny, teokratyczny. Protestantyzm charakteryzuje 
pewną różnorodność, indywidualność, subjektywizm, dba 
on bardziej o ducha, wewnętrzną stronę; posiada zadatki

1) Sabatier. „Esquisse d‘une philosophie de la religion", 237. 



— 239 —

do rozwoju, nie jest zasklepiony, gotowy, dąży wciąż na­
przód, przestrzega autonomji indywiduum.

Katolicyzm rozszedl się z protestantyzmem, lecz w je­
dnym i drugim rozwijała się—właściwym im sposobem — 
ideja chrześcijańska.

Z zasadniczego przeciwieństwa owych dwu zasad ży­
cia chrześcijańskiego wypływa konsekwentnie ich różność 
i niemożliwość pogodzenia ich, pomimo usilnych nawet sta­
rań najszlachetniejszych mężów obu obozów. Każda z tych 
zasad jest przecież zaprzeczeniem drugiej. W późniejszym 
rozwoju dwu wyznań, dziś zupełnie od siebie oddzielonych, 
powstały dwa prądy: konserwatywny i postępowy. W świę­
cie katolickim wyrazem pierwszego jest jezuityzm^ drugie­
go — jansenizm. Jezuici zdobyli sobie ogromną władzę 
głównie we Francji. Ujęli w swe ręce wychowanie, zabro­
nili rozszerzać naukę Descartes‘a, powrócili do Arystotele­
sa. Wszystko uległo wpływom jezuitów. Dzięki nim wy­
tworzyła się powierzchowna pobożność, nienawiść, hipo­
kryzja.

Zwracanie uwagi na formy religijne, wyrachowana 
kazuistyka, wywołała niechęć w tych, którym chodziło 
o istotną pobożność i moralność. Na czele ruchu reakcyj­
nego stanął Janseniłisz (ur. 1585, zm. 1638), profesor teolo- 
gji, biskup, autor dzieła „Augustinus'1, 1). Jansenizm potę­
piał zewnętrzne formy w praktykach religijnych, występo­
wał przeciw częstej spowiedzi i komunji; domagał się cał­
kowitego odrodzenia i umoralnienia człowieka. Jansenizm 
wywarł ogromny wpływ na wychowanie młodzieży, któ­
rym się zajął z całym zapałem. „Niema w kościele odpo­
wiedniejszego dla chrześcijan zajęcia, bardziej zasługujące­
go na umiłowanie nad poświęcenie swego życia na wycho­

1) Augustinus sive Doctrina Sti Augustini de humanae naturae 
aintate, aegritudine, medicine adver sus Pelagianos et Massilienses (1640).



240 —

wywanie młodzieży. ...Opieka nad duszą jednego z tych 
maleńkich, jest większą godnością i urzędem, niż władza 
nad całym światem". (Saint Cyran). Najwięcej zdziałał 
przez swe zasady religijne BI. Pascal (ur. 1623, zm. 1662) 1), 
zwolennik jansenizmu. Po nad bytem materjalnym (res 
extensa) i duchowym (res cogitans) wznosi się państwo mi­
łości i łaski bożej. „Serce ma swe dowody, których rozum 
nie zna" 2). „Odległość między ciałami i duchami jest tak 
nieskończona, jak między duchami a miłością. Wszystkie 
ciała, firmament, gwiazdy ziemi, jej państwa nie mogą się 
równać z najmniejszym z duchów, gdyż on poznaje wszy­
stko to i siebie, a ciała niczego nie poznają. Wszystkie 
ciała i duchy, razem wzięte, i suma ich dzieł, nie dorów- 
nywują najmniejszemu ruchowi miłości. Ona tworzy naj­
wyższe państwo." Ale łaski tej — według Pascala — nie ma 
człowiek sam przez się. Polepszenie moralne człowieka 
jest dziełem łaski bożej. Ona napełnia serce ludzkie naj­
wyższą rozkoszą, rozbudza w nim wstręt do grzechu. Jak 
moralność jest owocem uczucia, a nie rozumu, tak Boga 
przez serce, a nie przez rozum poznać możemy.

1) Patrz: Masaryk. „B. Pascal, jego życie i filozofja" (po czesku).
2) „Le coeur a ses rąisons que Ja raison ne connait pas".

Postępowym kierunkiem w protestantyzmie był znów 
pietyzm. W nim ukrywała się nowa ludowa i uczuciowa 
reakcja religijna przeciw uczonej ortodoksji protestanckiej, 
przeciw ukształtowanej teologji, z której Melanchton i je­
go następcy wytworzyli pewien rodzaj scholastyki prote­
stanckiej. Pietyzm zaznacza wyraźnie, że nie chodzi o wia­
rę dogmatyczną, lecz raczej o życie prawdziwie chrześci­
jańskie, według zasad ewangielji. Ruch ten był dalszym 
ciągiem reformacji, źle bardzo widzianym przez koła teo­
logiczne. Przodownicy tego kierunku (jak Spener w XVII 
w.) zakładali stowarzyszenia dla studjowania biblji (colle­



— 241 —

gia philobiblica). Członkowie zobowiązywali się do prowa­
dzenia wzorowo-cnotliwego życia i czytywania biblji. Przy- 
tym tolerowali wszystkie inne wyznania. Pietyzm również 
pozostawił dodatnie ślady w wychowaniu młodzieży, przy 
pomocy której pragnął dojść do wskrzeszenia życia czysto- 
chrześcij ańskiego.

Bardzo ważnym rezultatem walki zasad katolickich 
i protestanckich była tolerancja religijna, do rozwoju któ­
rej przyczyniło się bezwątpienia i odrodzenie.



VII.

Nowożytny racjonalizm.

(Oddzielenie filozofji od teologji i od nauk specjalnych. — Państwo a na­
rodowość. — Wskrzeszenie starożytnych systematów filozoficznych. — 
Akademja we Florencji. — Spory między zwolennikami Platona i Arysto­
telesa. — Piotr Ramus. — Lipsius. — Gassendi. — Sceptycy. — Filozofja 
natury we Włoszech i w Niemczech (Kuzańczyk, (Cusa), Telesio). — Mi­
styka (J. Bohme). — Astrologja, magja, alchemja. — Odkrycia gieogra- 
ficzne, kosmologiczne, astronomiczne. — Kopernik, Tycho de Brahe, Ke­
pler, Giordano Bruno, Galileusz. — Prace w zakresie fizyki (Galileusz, 
Hugenius, Newton), chemji (Boyle, Stahl), bjologji (Vesal, Harvey, Malpi- 
ghi). — Znajomość historji. — Przyrodzona religja (Herbert z Cherbury).— 
Wynalazek papieru i druku. — Rozwój nowożytny filozofji (kierunek in­
dukcyjny w Anglji, dedukcyjny na stałym lądzie). -— Różnica między ra­
cjonalizmem starożytnym a nowoczesnym. — Bacon, Hobbes, Descartes, 
Komensky, Leibnitz. — Racjonalistyczne objaśnienie religji, historji, języ­
ka, prawa, państwa, sztuki, wychowania. — Optymistyczne ideały „Oświe- 
cenia". — Reakcja (nowoczesny naturalizm: Rousseau, Hume, Kant). — 
Romantyzm i nowohumanizm. — Pesymizm i melioryzm. — Dążenie do 

wytworzenia nowej syntezy kulturalnej).

62. Cały ruch odrodzenia oddziałał i na filozofję, 
zmienił zasadniczo wyobrażenie ■ o świecie i życiu. Myśląca 
jednostka spostrzegała, że całe jej otoczenie uległo zmia­



— 243 —

nie, więc musiała się doń przystosować. Okazała się po­
trzeba stworzenia nowego teoretycznego światopoglądu 
i zgodnie z nim zrozumienia życia ludzkiego.

Nowa epoka rozpoczyna się od zupełnego oddzielenia 
się filozofji i teologji, które samodzielnie rozwijają się da­
lej. Obok filozofji powstały nauki specjalne. Zwłaszcza 
rozwinęło się studjum nauk matematycznych i przyrodni­
czych, leżących odłogiem w ciągu średnich wieków, a dzię­
ki niemu powstał cały szereg ważnych odkryć teoretycz­
nych i wynalazków praktycznych (nowoczesna technika).

W nowej dobie państwo staje się przeważającą for­
mą ustroju społecznego, przejmuje wiele funkcji, przez ko­
ściół wyłącznie dotąd spełnianych. Jednocześnie rozbudza 
się poczucie narodowości i dąży do wyodrębnienia się sa­
modzielności.

Nim jednak wytworzono nowe podstawy nowożytnej 
filozofji, oparte na badaniu i specjalnej wiedzy, zwracano 
się, zgodnie z ruchem odrodzenia ku starożytnym wiekom. 
Odrodzenie filozofji w XVI w., występujące przeciw jedno­
stronnemu przejmowaniu się nauką Arystotelesa i schola­
styce, rozpoczęło się od powrotu do myślicieli starożytnych. 
Samodzielna filozofja, pojawiająca się jednocześnie z licz­
nymi reprodukcjami myśli i nauk starożytnych — nie po­
siadała jeszcze charakteru ściśle naukowego, błąkała się 
w mgłach fantastycznej spekulacji. Był to zarówno okres 
mistycyzmu, teozofji, astrologji, magji, alchemji.

63. Właściwa filozofja odrodzenia starała się przede- 
wszystkim o dokładne zapoznanie się z filozoficznymi sy- 
stematami starożytnych wieków. W tym okresie przej­
ściowym wskrzeszone i rozbierane były wszystkie systema- 
ty greckie. Obok nauki Arystotelesa, wprowadzonej do filo­
zofji scholastycznej, jako zgodnej z dogmatyką — wzno­
wioną została w akademji we Florencji filozofja Platona. 
W r. 1432 na koncylium w Ferrarze poznał Kosma Medy- 
ceusz wykształconego greka, zwolennika Platona — Jerze­
go Gemistosa (Pletho) (ur. 1370, zm, 1452). Zaprzyjaźnił się



— 244 

się z nim, zaprosił do siebie do Florencji, gdzie przy jego 
pomocy założył akademję, w której wybrani mężowie mie­
li się poświęcać studjowaniu Platona. Z grona platoników 
wyróżnił się sławny tłomacz dzieł Platona, Marsilius Fici- 
nus (nr. 1433, zm. 1499) i Jan Pico de la Mirandola (1463, 
1494), który naukę Platona starał się połączyć z nauką 
kabalistyczną 1). Rozróżniał on świat duchowy, niebieski 
i ziemski. Wszystkie je łączy w sobie człowiek, stąd jego 
upadek wprowadził w zamęt cały świat. Tylko odkupienie 
Chrystusa mogło wprowadzić nowy porządek. Na Pica 
wielki wpływ miał św. Augustyn.

Wkrótce jednak wynikły ostre spory między zwolen­
nikami Platona i Arystotelesa i spowodowały cały szereg 
dzieł polemicznych. Wymieniony Gemistos polemizował 
w dziele swym „Spis praw" (Nóp.cv GDY7p04h) ze stronnika­
mi Arystotelesa, za co otrzymał naganę od patryjarchy 
konstantynopolitańskiego, boć nauka Arystotelesa była do­
tychczas niedotykalną. Gorliwy zwolennik Arystotelesa, 
Jerzy z Trapezuntu (ur. 1395, zm. 1486) napisał dzieło: „Po­
równanie Platona ż Arystotelesem" (Comparatio Platonis 
et Aristotelis), w jakim dowodził, że Platon był marnym 
filozofem, marnym człowiekiem. Arystoteles zaś jest bez 
zarzutu doskonałym. Przeciw niemu, a w obronie Platona, 
wystąpił kardynał Bessarion (1395—1472). W pracy swej 
z r. 1469 p. t. „Przeciw oszczercy Platona" (Adversus ca- 
lumniatorem Platonis) obalał zarzuty niesłuszne i wykazy­
wał zgodność filozofji Platona z nauką chrześcijańską. Ale 
i wśród stronników Arystotelesa nie było jedności i harmo-

1) Kabata — tajna nauka żydowska w średnich wiekach, rodzaj 
gnozy rabinów, wytworzona przez połączenie się pierwiastków nauki nowo- 
platońskiej, wschodniej o emanacji, chrześcijańskiej z teologją żydowską 
i żydowską mistyką liczbową i talmudystyczną mitologją. Najlepsze źródła 
o kabale są: księga Jezira-h (Stworzenie) z IX i Sohar (Blask) z XIII stul, 
po Chrystusie,



245 —

nji. Zacięta walka powstała między Averroistami i Aleksan- 
drystami. Pierwsze stronnictwo, złożone przeważnie z leka­
rzy i przyrodników — trzymało się Averroesa, arabskiego 
komentatora Arystotelesa. Averroiści twierdzili, że wspól­
na wszystkim rozumna część istoty ludzkiej jest nieśmier­
telną (nie uznawali więc nieśmiertelności indywidualnej). 
Aleksandryści byli zwolennikami greckiego egzegiety, Ale­
ksandra z Ayrodizias\ utrzymywali oni, iż rozumna część du­
szy ludzkiej — według teorji Arystotelesa — będąc zależną 
od życia zwierzęcego z nim zanika, zatym jest śmiertelną.

Przez ten spór uwydatniła się sprzeczność niektórych 
poglądów Arystotelesa z nauką kościelną. Ważne jest 
dzieło Piotra Pomponatiusa (1462—1524), najznakomitszego 
chyba z czasów odrodzenia znawcy filozofji Arystotelesa 
p. t. „O nieśmiertelności duszy" (De immortalitate animae). 
Autor wykazuje, że św. Tomasz popełnił pomyłkę, chcąc 
z Arystotelesa wyprowadzić naukę o nieśmiertelności du­
szy. Dusza, jako forma ciała, musi z nim jednocześnie gi­
nąć, a to nietylko dusza roślinna i zwierzęca, ale i dusza 
rozumna, albowiem funkcja myślenia oparta jest na poprze­
dzającym ją procesie zmysłowym, a skoro ten zanika przez 
śmierć fizyczną, dalsza egzystencja rozumnej duszy staje 
się niemożliwą. Dowodził też na mocy sprzeczności nauki 
Arystotelesa z wiarą, że należy rozróżniać prawdę filozo- 
iiczną od teologicznej^ poznanie rozumowe od artykułów wia­
ry. Najwyżej stawiał on zagadnienie moralności. Moral­
ność podlega również rozwojowi, który w niej samej znaj­
duje swój cel. Bez względu na to, czy dusza jest śmier­
telna, czy nieśmiertelna; czy jest lub nie, nagroda wiecz­
na — powinniśmy zawsze postępować dobrze, wystrzegać 
się zła. Cnota i występek same w sobie zawierają nagrodę.

Inni myśliciele tej doby zwracali uwagę na braki 
w logice Arystotelesa, na bezowocność przeróżnych djalek- 
tycznych sztuczek, wyprowadzanych z niej w średnich 
wiekach. Piotr Ramus (ur. 1517, zm. 1572) dowodził, że 
cokolwiek Arystoteles powiedział, było czczym wymysłem

Bibl. Sam. Rozwój umysłowy ludów Europy. 17



— 246 —

bez rzeczywistej podstawy („quaecunque ab Aristoteledicta 
sunt). Niechęć Ramusa do Arystotelesa oznacza reakcję 
przeciw tradycji, dążność do postępu; protest przeciw do- 
tycliczasowej uczoności księży. Ramus jest człowiekiem 
odrodzenia, nie uznającym poza rozumem żadnego innego 
autorytetu 1).

1) Dewiza jego brzmiała: Nulla auctoritas rationis, sed ratio aucto- 
ritatis regina dominaque esse debet".

2) Manuductio ad Stoicam philosophiam.
3) „Essais" (Bordeaux 1580).
4) „De la sagesse" (1601).
5) „Tractatus de multum nobili et prima uniwersalie scientia, quod 

nihil scitur (1581).

I inne systematy filozofji greckiej były wskrzeszone. 
Pierwsi pionerzy nowoczesnych nauk przyrodniczych: Ba­
con i Galileusz zwrócili już uwagę na teorję atomistyczną, 
znaną ówczesnemu światu jedynie z poetycznych reproduk­
cji Lukrecjusza. Zaczęto również zajmować się Epikurem, 
którego życie podał w należytym oświetleniu Piotr Gassen- 
di (1592—1655). Zaznaczył on w dziele „De vita, moribus 
et doctrina Epicuri", że materjalizm teoretyczny nie wyłą­
cza moralnej czystości. Wykładając naukę o atomach, wy­
stępował przeciw Arystotelesowi i przygotowywał grunt 
do specjalnej pracy przyrodniczej. Prócz tego Lipsuis (ur. 
1547, zm. 1606) wznowił stoicyzm 2), a eklektyzm Cicero- 
na i probabilizm nowej akademji znalazł wielu zwolenni­
ków w dobie humanizmu. We Erancji wznowionym został 
sceptycyzm starożytny, przedstawicielami którego są trzej 
myśliciele: Michał Montaigne3) (1538—1599), Piotr Charron 4) 
(1541 — 1603), Franciszek Sanchez^ (1562—1634). Sceptycz­
ny charakter filozofji tych myślicieli jest protestem prze­
ciw filozoficznemu dogmatyzmowi, zwróceniem uwagi na 
względność ludzkiej wiedzy, objawem nowoczesnego indy­
widualizmu. U Montaigne‘a zwłaszcza uwydatnia się bar­
dziej ów indywidualizm odrodzenia, niż metodyczny sce-



247

ptycyzm: „ Badam siebie samego więcej niż jakikolwiek
inny przedmiot — je suis moi — meme la matiere de mon 
livre". Nowoczesny naturalizm i indywidualizm przejawia 
się też w sceptycyzmie Charron‘a. „Chcę, abyś był dobrym 
człowiekiem, bez względu, czy istnieje raj lub piekło... 
chcę, ażebyś był dobrym człowiekiem, ponieważ rozum 
i natura tego wymaga ... ponieważ ty sam przeciw same­
mu sobie, swemu przeznaczeniu postępować nie możesz". 
Ciekawy to fakt, że właśnie we Francji sceptycyzm, za­
barwiony naturalizmem i indywidualizmem, znalazł wielu 
zwolenników, ze Essaie Montaigne‘a stały się wzorową 
formą twórczości literackiej. Wytłomaczyć to bardzo ła­
two. We Włoszech wzmocniła się znów władza papieska. 
W Niemczech cała uwaga skierowana była na rezultaty 
reformacji, na tworzenie się sekt protestanckich. We Fran­
cji zaś sceptycyzm połączył się z indyferentyzmem religij­
nym, ogromnie się rozszerzającym.

Edykt w Nantes zapewniał równouprawnienie wszy­
stkich wyznań, przez co Francja stała się państwem bez 
określonej, państwowej religji. Za to wzrastała tam i po­
tężniała ideja narodowa.

64. Usiłowanie i chęć należytego zrozumienia poje­
dynczych filozofów starożytnych doprowadziła do nowych 
rezultatów. Otóż myśliciele nowożytni, zapoznawszy się 
z głównymi problematami dawniejszych filozofów, porzu­
cali tradycję i zwracali się do pracy samodzielnej. Prze­
stali ślęczeć nad przechowaną papierową mądrością, a za­
głębiali się w ducha i badali przyczyny, a tym samym 
zajęli się bezpośrednio tym, co dało podnietę do wszelkich 
spekulacji greckich, mianowicie samą przyrodą. Scholastyka 
poprzestała na formie, dzięki swemu charakterowi supra- 
naturalistycznemu, nie uczuwała potrzeby i nie umiała 
przejąć się zagadnieniami, dotyczącymi bezpośrednio co­
dziennego życia, zwykłych zjawisk natury.

W nowej epoce powstaje więc studjowanie systema- 
tow filozoficznych starożytnych wieków, samodzielne badanie 



- 248 —

przyrody. Początkowo opierało się ono naturalnie na teo- 
rjach i hipotezach, z dawnych czasów przechowanych i za­
barwione było pomysłami fantastycznymi i pierwiastkami 
mistycznymi. W każdym jednak razie studjum owe było 
poważną i wiele obiecującą zapowiedzią rozkwitu nauk 
przyrodniczych.

Do tej chwili utrzymało się arystotelesowsko-ptolo- 
meuszowskie wyobrażenie o początku i kształcie świata. 
Świat ma przestrzeń ograniczoną, otoczony jest ze wszech 
stron gwiazdami stałymi (pierwszym niebem) jest to jeden 
świat, w środku którego znajduje się kula ziemska (gdyby 
więcej było takich światów, wszystkie ich cięższe materje 
skupiłyby się koniecznie w centrum, przez co znów po­
wstałby jedyny świat), a wokoło niej w stałych, przejrzy­
stych sferach obracają się: księżyc, słońce i planety. Bóg 
jest poza światem; sam kieruje ruchem ostatniej sfery, do 
której przytwierdzone są gwiazdy stałe. Ruch ten przecho­
dzi na inne sfery, tym sposobem wszystko jest w ciągłym 
ruchu około środka, w jakim mieści się nieruchoma kula 
ziemska. Prosty ten obraz bywał naturalnie rozszerzany 
przez spostrzeżenia, iż ruchy planet są bardzo złożone. 
Dla objaśnienia tego postawiono teorję, że obroty odby­
wają się w mniejszych kręgach (epicyklach) a ich centra 
znów w większych się kołach poruszają, że pojedyncze pla­
nety przytwierdzone są do kilku sfer, z których każda po­
siada swój własny obrót.

Teorja ta gieometryczna w późniejszych czasach wy­
dała się bardzo wątpliwą. Jej bezwartościowośó podniósł 
na początku nowej doby Mikołaj Kuzanczyk (Cusa) (ur. 1401, 
zm. 1464) kardynał katolicki. W dziele „De docta igno- 
rantia", wychodząc z założenia zasady o nieskończoności 
Boga, dowodził, że arystotelewsko-ptolemeuszowski obraz 
świata zawiera w sobie sprzeczności, nielogiczność. Wszel­
kie wyobrażenia ludzkie są tylko przybliżone, względne. 
Nie możemy sobie przedstawiać świata, jako nieskończenie 
małego lub wielkiego, ponieważ myśl nasza wciąż naprzód 



— 249 —

wybiega, zatym i świata niepodobna wcisnąć w postać ku­
li, gdyż ona nie byłaby całym światem. Pojęcie o nieskoń­
czoności świata, które u niego teologicznie łączy się z po­
jęciem o nieskończoności Boga, wyłącza możliwość przed­
stawiania sobie świata w kształcie kuli. Świat bezgranicz­
ny niema ani środka, ani obwodu, czyli, że każdy punkt 
w stosunku do nieskończoności całości jest centrum i ob­
wodem zarazem. Skoro zaś nasza ziemia nie zajmuje ab­
solutnego środka świata, nie może pozostawać w spokoju, 
musi się poruszać z innymi ciałami. Kuzańczyk uważa ruch, 
jako właściwą syntezę pomysłów Arystotelesa o formie 
i materji, możliwości i rzeczywistości. W teologji też, w nau­
ce o Trójcy stara się określić Ducha św., jako sumę wszy­
stkiego, co dzięki ruchowi się dzieje, jako nieskończony 
łącznik przyrody. „Spiritus sanctus est nexus infinitus". 
Kuzańczyk wypowiedział zatym dwa nowe poglądy na 
świat, mianowicie, że ziemia nie znajduje się w centrum 
wszechświata, i że się porusza. Były to pierwsze próby 
obalenia teorji gieocentrycznej. Niestety, długie, długie la­
ta czekać trzeba jeszcze było na pojawienie się teorji he- 
ljocentrycznej.

Dowodzenia Kuzańczyka dotyczyły budowy wszech­
świata i pozycji ziemi, filozofja zaś włoska zajęła się za­
gadnieniem układu wszechświata i nauką Arystotelesa 
o elementach. Przez obalenie nauki jego, powrócono do 
rozróżniania świata ziemskiego, w którym był ruch prosto- 
linjowy i świata niebieskiego z ruchem kręgowym.

Z filozofów włoskich, wybitniejsze miejsce zajmuje 
Hieronim Cardano (Cardanus) ur. 1501, zm. 1576, profesor 
matematyki i medycyny w Medjolanie. Zamiast czterech 
żywiołów Arystotelesa przyjmuje dwie zasady: bierną ma- 
terję (trzy zimne i wilgotne żywioły: woda, ziemia i po­
wietrze) i czynną (ciepło), nadającą kształt — duszę świata, 
która przenikając i jednocząc wszystko, powoduje życie 
i ruch. Siłę przyciągania i odpychania nazywa — idąc 
za Empedoklesem — miłością i nienawiścią.



— 250 —

Bernard Telesio (ur. 1508, zm. 1588) pragnął wiedzę 
przyrodniczą uczynić niezależną od wpływu nauki Arysto­
telesa1). Założył też w tym celu towarzystwo naturalistów 
w Neapolu, nazwane Akademją Teleżyńską. Jego zasada, 
że poznanie prawdy można zdobyć nie przez rozumową 
spekulację i djalektyczny rozbiór pojęć, lecz przez zmy­
słowe spostrzeżenie — ważną jest pod względem meto­
dycznym i miarodajną dla dalszego rozwoju nauk. „Non 
ratione, see sensu! — oto jego hasło. Na miejsce podanych 
przez Arystotelesa pojęć stawia obok biernej materji dwie 
zasadnicze siły czynne (principia agentia): rozszerzający 
cieplik i ściągające zimno. Siedliskiem pierwszego jest słoń­
ce, drugiego ziemia. Niema różnicy między materją ziem­
ską i niebieską, tylko różne jest pochodzenie sił, ruch po­
wodujących. Materja jest pełna, jednolita (tworzy „mo- 
les"), nie zwiększa i nie zmniejsza się. Żywioły nie istnie­
ją, nie ma też dla nich określonych miejsc w przestrzeni — 
jest próżnia przestrzeni (pogląd arystotelesowski o „horror 
vacui", jako nieuzasadniony, całkiem odrzuca). Najwyżej 
mogłyby być dwa żywioły: słoneczny, w którym przewa­
ża siła rozciągająca (ciepło), ziemski — z przeważającą si­
łą ściągającą (zimno)2). Według niego, ziemia nieruchoma 
zajmuje centrum wszechświata; słońce, jako źródło siły roz­
ciągającej, a z nim i całe niebo porusza się własną siłą 
koło ziemi. Znaczenie teorji jego polega na tym, że siły 
przeciwstawił formom, co dało już powód do licznych spo­
rów. Przejawy duchowe, umysłowe objaśnia działaniem 
„pneumatu" (spiritus), przenikającego wszelki byt. Wszyst­
ko jest zarazem siłą i materją. Popęd samozachowawczy 
jest sprężyną stawania się; do niego sprowadza i zasady 
moralności.

1) Szło mu o wyjaśnienie przyrody własnych jej zasad (iuxta pro- 
pria principia). Nauka Arystotelesa jest podług niego nielogiczną.

2) Porówn, Hóffding Gesch. der neueren Philo: I, 101 str.



— 251 —

Franciszek Patrizzi (Patricius — ur. 1519, zm. 1567), 
zwrócił uwagę na słabe strony dowodzeń Telesia i w du­
chu nowoplatońskiej emanacji za zasadę wszelkiego bytu 
uznał boskie praświatło; z niego pochodzi światło-byt du­
chowe, z tego zaś niebieskie, czyli eteryczne, z ostatniego 
wreszcie ziemskie lub materjalne. Podobny charakter ma­
ją teorje Tomasza Campanelli (ur. 1568, zm. 1639). Według 
niego wypływa z Boga — praprzyczyny wszelkiego istnie­
nia — najpierw świat ideałów, czyli pierwowzorów (mun- 
dus archetypus), t. j. suma wszelkiego możliwego; dalej 
świat metafizyczny, wiecznych inteligiencji, duchów (mun: 
mentalis). Trzecim wytworem jest świat matematyczny 
przestrzeni (m. sempiternus), przedmiot gieometrji; czwar­
tym świat czasowy, lub cielesny, piąty empiryczny (m. si- 
tualis), w którym wszystko jest w pewnym określonym 
miejscu i czasie. Wszelkie stawanie się objaśnia przy po­
mocy dwu sił, duchowej natury: antypatji i sympatji, ja­
kie występują i w życiu społecznym ludzi. W dziele swym: 
„W państwie słonecznym" szczegółowo rozbiera naszkico­
wane wyżej poglądy.

65. I po za granicami Włoch pojawiały się próby 
samodzielnej filozofji natury, również jak i te fantastyczne. 
Miano nadzieję, iż poznanie przyczyny rzeczy i zjawisk 
przyrody doprowadzi zaraz do opanowania takowych. Skoro 
człowiek dowie się, jak rzeczy powstają, jakie są, będzie 
mógł nimi zawładnąć, a nawet i tworzyć. Bo jeśli czło­
wiek zrozumie, jakim sposobem powstało złoto — będzie 
je mógł sztucznie wyrabiać; skoro zapozna się z warunka­
mi życia i jego rozwoju, potrafi na nie oddziaływać. Było 
to już więc przekonanie nowego człowieka, że wiedza — to 
potęga, ale połączone jeszcze z nadzwyczaj fantastycznymi 
pomysłami. Boć to przecież były czasy astrologji, magji, 
alchemji. Naturalnie w tych fantastycznych wyobrażeniach 
przyroda sama ukazywała się w oświetleniu panteistycz- 
nym, była ona przejawem bóstwa, twórczą siłą. Ale o to 
szło właśnie, ażeby wykryć, przeniknąć wszelkie tajemni­



— 252 —

ce natury, zapanować nad nimi, umieć przewidzieć jej 
przyszłe zjawiska i nimi pokierować. Wtedy to szukano 
kamienia mędrców; wtedy znakomici mężowie ówcześni 
oddawali się magji.

Zajmującym filozofem tego okresu jest Korneljusz 
Agryppa von Netlesheim (zm. 1535 r.). W dziele swym „O ukry- 
tej filozofji" (De occulta philosophia), podobnie jak i Cam- 
panella, uznaje świat pierwotny (mundus archetypus) i Bo­
ga jako prabyt, świat idei (i aniołów: mundus intelectua- 
lis), świat ciał niebieskich (mundus coelestis), świat czte­
rech żywiołów arystotelesowskich (mundus elementaris — 
więc świat ziemski), samego człowieka, jako świat zmniej­
szony (m. microcosmos), wreszcie świat złych duchów i de­
monów (mundus infernus). Między tymi światami panuje 
antypatja i sympatja, wszystkie one wzajem na siebie od- 
działywują. Tajemnicze siły, przenikające owe światy, po­
chodzą z ducha świata (spiritus mundis). Zbadanie taje­
mniczych tych sił — oto zadanie filozofji, czyli magji.

Jeszcze bardziej oryginalnym był Filip Teofrastus Bom- 
bastus Paracelsus (ur. 1493, zm. 1541). Chciał on przede- 
wszystkim, jako lekarz, zreformować medycynę. Podług 
niego lekarz nie powinien się ograniczać na swej specjal­
nej wiedzy i wiadomościach, czerpanych z Gallena, lecz 
powinien znać filozofję, astrologję i teologję, a obok tych 
zasadniczych nauk alchemję. Teologja nie ma nic wspólne­
go z filozofją: pierwsza opiera się na objawieniu Boga 
w Chrystusie, druga na objawieniu się Boga w przyrodzie. 
Początkowo wszystkie rzeczy zawarte były, jako w nasie­
niu, w pierwotnej materji (prima materia), przez Boga 
stworzonej. Materja owa miała kształt olbrzymiego jaja. 
Ono było otoczone skorupą, jaką nazywa Ilindros, albo 
mysterium magnum. Białku tego jaja odpowiadają sfery: 
eteryczna, ognista i powietrzna. Żółtko tworzy woda i zie­
mia. Wszystkie te sfery świata są w ciągłej harmonji; ze­
wnętrzna sfera odbija się zawsze w wewnętrznej. Każde­
mu jestestwu na ziemi, każdemu kamieniowi, roślinie, zwie-



253 —

rzęciu odpowiada jakaś gwiazda na niebie, stąd wywiera 
nań wpływ. Ostatnimi składnikami materjalnymi są: sól, 
rtęć i siarka. To są prapierwiastki, z których składają się 
cztery żywioły Arystotelesa. Cała przyroda ożywiona jest 
duchami osobnymi. Ziemia ma — gnomy, czyli karły, wo­
da — undyny lub nimfy, powietrze — sylfy, ogień — sa­
lamandry. Każdej istocie pojedynczej przypisana jest indy­
widualna zasada (duch) życiowa — „Archeus", uosobienie 
ogólnej siły przyrody, zwanej „Vulcanus". Duchy, przeni­
kające wszystko, są złe i dobre. Prawdziwa umiejętność 
lekarska polega na tym, ażeby poznać i utrzymać w ciele 
duchy dobre, a złe oddalić. Dokonać tego można zapomo- 
cą przeróżnych lekarstw, esencji i t. p.

66. Od tych prób filozoficznych był tylko krok do 
mistyki i teozofji. Mistycy owi, wbrew dążnościom Melanch- 
tona, który chciał zbudować teologję protestancką na pod­
stawie filozofji Arystotelesa, mieli zamiar utrzymać refor­
mację w pierwotnym jej założeniu i posłannictwie. Wiara, 
religja nie może polegać na zewnętrznym przyjęciu pew­
nych dogmatów, lecz na wewnętrznym odnowieniu całego 
człowieka. Tak twierdził Kacper Schwenckfeld (ur. 1490, zm. 
1561) i Sebastjan Franek (1500, zm. 1545), według którego 
każdy człowiek składa się z dwu zasad: boskiej i ludzkiej — 
Chrystusa i Adama; prawdziwa pobożność i piękność sa- 
sadza się na chrześcjańskim zaparciu się siebie; prawdziwa 
wiara chrześcijańska jest wewnętrzna i wieczna. Walenty 
Weigel (ur. 1533, zm. 1594) przechylał się na stronę Para- 
celsusa i nauczał, że człowiek jest mikrokosmem, że ma 
w sobie trzy światy: ziemski w ciele, świat niebieski w ro­
zumie (duchu), w umyśle (duszy nieśmiertelnej) świat bo­
ski. Doskonałość moralna polega na uświadomieniu sobie 
wspólności z Bogiem. Kulminacyjnego punktu dosięga 
mistyka w Jakóbie Bohme (urodź. 1575 r. zm. 1624).

Czuł on wstręt do szkolnej filozofii i teologii. Luter 
ubezwładnił wprawdzie scholastykę, ale po nim przyszli 
inni i powrócili jej dawne znaczenie. Przeciw tym wła­



— 254 —

śnie najwięcej występował Bóhme. Sam się przyznaje do 
dręczących go początkowo wątpliwości. Środkowym punk­
tem jego nauki jest zagadnienie przyczyny zła, jaką umie­
szcza w samym Bogu prabycie. Bóg potrzebował tego 
świata, z jego brakami i niedostatkami, aby się mógł po­
jawić. Bóg na początku swego rozwoju jest wieczną głę­
bią, wiecznym spoczynkiem i spokojem, bezprzymiotną 
bezzasadnością, jest wszystkim i niczem zarazem. W tym 
boskim „nic" budzi się jednak pragnienie do bytu, do czego 
potrzeba przeciwności. Widok błyszczącego w słońcu na­
czynia cynowego natchnął go myślą, że jak światło słone­
czne odbija się na ciemnej powierzchni naczynia, tak wogó- 
le światło potrzebuje cienia, dobro—zła, miłość—gniewu, aby 
sie stać widocznym. Więc i w Bogu musi istnieć zło i cie­
mność, ażeby ujawniła się jego dobroć i światło. Bóg 
w swoim rozwoju rozdziela się w dobro i zło. Cały tedy 
świat jest rozwojem Boga. Zobaczywszy Boga—świat zo­
baczymy. „Bóg 1) nie jest bytem od przyrody oddzielonym 
lecz ma się do niej w tym stosunku jak dusza do ciała." 
Niebo nie znajduje się w górze, w błękitach, ale jest w twej 
własnej duszy, gdzie życie boskie w tobie się porusza. 
Bóg nie jest daleko: Ty żyjesz w Bogu, a Bóg w tobie, 
a skoroś czysty i święty — jesteś Bogiem. W tobie znaj­
dują się te same siły jakie są w Bogu i całej naturze."

67. Można powiedzieć, że wiedza przyrodnicza prze­
żywała w zaraniu nowej epoki swój okres mityczny. Ma- 
gja chciała opanować tajemnicze siły natury. W tych 
pierwszych próbach magji, zabarwionych zabobonami, do­
chodzono do dziwacznych kombinacji, wprost do absurdów 
Obok magii kwitła i astrologija^ mająca wielu zapalonych 
zwolenników. Dopóki panowała teorja arystotelesowsko- 
ptolomeuszowska naturalnym było, że w świecie przestrze- 
niowo-ograniczonym, gdzie każdy element miał swe okre-

1) Tak mówi Hóffding w Geschihte der ner Pluto. 



— 255 —

ślone miejsce — przypuszczano wpływ gwiazd na wszelkie 
stawanie się w naturze i na losy ludzkie. Z tego stano­
wiska wychodząc, miał słuszność Comte, gdy twierdził, że 
to były pierwsze próby zbudowania całege systemu wszech­
świata na podstawie praw przyrody, bez pośrednictwa du­
chowej siły, aniołów itd. 1). Astrologija była zatym przy­
gotowaniem i szkołą astronomii. Ówcześni znawcy wyli­
czali z położenia gwiazd czas stworzenia, końca świata 
i sądu ostatecznego. Pewien matematyk, na mocy kombi­
nacji liczb w objaśnieniu św. Jana i proroka Daniela, wy- 
rachował, że sąd ostateczny nastąpi 13 października 1533. 
Podobnież Cardanus na mocy horoskopu stara się wypro­
wadzić konieczność narodzenia, życia i cierpień Chrystusa. 
Melanchton dowodził, że Bóg chce, ażebyśmy gwiazdy ba­
dali. Nawet i znakomici astronomowie późniejszych cza­
sów nie wyrzekli się astrologji. Kepler zajmował się nią 
pilnie, a jeszcze więcej Tycho de Brahe. Pewnego razu ucię­
to mu nos w bójce, a on zdarzenie to przypisywał działa­
niu gwiazd. Według jego przekonania Bóg wpływa na 
świat i ludzi przez pośrednictwo gwiazd, a wiec nie bez­
pośrednio. Człowiek, będąc mikrokosmem składa się nie 
tylko z czterech znanych elementów ziemskich, lecz ma 
też w sobie cząstkę piątego żywiołu nieśmiertelnego—eteru 
i przez to właśnie ma związek z gwiazdami. Ludzie za­
leżni są w swym życiu od gwiazd, którymi kieruje sam 
Bóg 2). Tycho de Brahe przyznawał rację bytu astrologji, 
jej przeciwnikami mogli być tylko ci, co jej wcale nie 
znali albo jednostki słabego umysłu, Doświadczenie nau­
czyło go, że gwiazdy mają wielki wpływ na ludzi.

1) Lecky, History of the risc and influence of the sprit of ra- 
tionalizm.

2) Astra regunt homines, sed regit astra Deus. (Troels Lund wyż. 
wym. 222.

Magja i alchemja kwitła przedewszystkiem w ówcze­
snej sztuce lekarskiej. Poczęcie, narodzenie człowieka 



— 256 —

i wszystkie jego choroby przypisywano wpływowi gwiazd. 
Dziecko narodzone podczas zaćmienia księżyca lub słońca 
było zwykle słabe i krótko żyło. Różne części ciała i or­
gana odpowiadały pojedynczym planetom: serce (źródło 
cieplika cielesnego)—słońcu, mózg—księżycowi, wątroba— 
Jowiszowi itd. Kwadry księżyca, wskazywały kiedy naj­
lepiej puszczać krew, obcinać włosy. Stan zdrowia i uspo­
sobienia duchowego zależny był od połączenia soków ży­
wotnych, od stosunku zasadniczych sprzeczności żywioło­
wych: ciepła i zimna, suchości i wilgoci. Że w podobnych 
warunkach rozwijała się znakomicie — szarlatanerja w me­
dycynie—to rzecz naturalna.

Po tych niepewnych próbach i badaniach w epoce 
odrodzenia nastąpił ważny zwrot w charakterze i sposobie 
myślenia ludów europejskich. Był on następstwem kierun­
ku odrodzenia. Zwróciwszy się do starożytnego naturali­
zmu i racjonalizmu w całej ich rozciągłości, zaczęto pra­
cować i myśleć od tego punktu, gdzie starożytne wieki 
zatrzymały się w swej pracy.

68. Bardzo ważne i miarodajne dla rozwoju myśle­
nia nowożytnego były odkrycia i wynalazki z zakresu gieo- 
grafii, kosmologii i astronomii. Już podczas wypraw krzy­
żowych zapoznały się ludy Europy ze wschodem i jego 
kulturą, lecz wrażenia te i wiadomości przeszły bez żadne­
go wpływu, nie rozbudziły pragnienia zbadania życia i po­
chodzenia narodów dotąd nieznanych. Marco Polo (ur. 1254 
zm. 1323) pierwszy wykazał, że na wschodzie Azyi rozpo­
ściera się wielki ocean.

Wówczas dopiero gdy Flavio Gioja wprowadził w uży­
cie kompas, można było przedsiębrać wyprawy naukowe 
w dalekie krainy zamorskie. Dzięki odkryciu Ameryki 
przez Kolumba (1492), podróży ■ Magelana (1521) zmieniły 
się zupełnie zapatrywania ludzi. Niepodobna sobie dzisiaj 
przedstawić z jakimi trudnościami walczyć musiano przy od­
bywaniu onych wypraw, przy prowadzeniu badań nauko­
wych. Ileż to przeniósł sam Kolumb! Uczeni teologowie 



— 257

i profesorowie, opierając się na Mojżeszu i ojcach kościoła 
dowodzili mu, że jego zamiar dostania się do Indji przez 
ocean Atlantycki jest szalonym pomysłem. Napróżno sta­
rał się Kolumb wykazać racjonalność swego projektu po­
wołując się również na powagę pisma św., gdzie w apo­
kalipsie powiedziano jest, iż woda siódmą część ziemi tyl­
ko pokrywa. Średnie wieki przejęte były wyłącznie zaga­
dnieniem, czy ziema jest kulistą, czy jej spodnia połowa 
również jest zamieszkaną. Pierwsze wyprawy morskie 
przedsiębrano też z wielką obawą, niepewnością. Żeglarze 
Magelana lękali się, że ziemia ma postać kulistą, a oni 
nagle znajdą się na lądzie i spadną wprost do piekła. Sko­
ro podróżni, wypłynąwszy z zachodu, wrócili ze wschodu 
zmieniły się te poglądy.

69. Przekonano się już więc o kształcie ziemi. Te­
raz pozostawało drugie, nader ważne pytanie do rozstrzy­
gnięcia: Jakie miejsce zajmuje ziemia we wszechświecie.

-Olbrzymi przełom uczyniły w tym kierunku nowe 
teorje wielkiego artysty Leonarda da Vinci (ur. 1452 zm. 
1519). Przeciwnik dotychczasowej teoryi gieocetrycznej, 
poprzednik mechanizmu, który zapanował w nowożytnej 
wiedzy przyrodniczej—dowodził, że ziemia jest gwiazdą, że 
ruch jej jest przyczyną wszelkiego życia, przeczył stano­
wczo, jakoby ziemia miała zajmować środkowy punkt 
wszechświata. Ocenił on już należycie znaczenie ścisłej wie­
dzy i matematycznych obliczań do nauk przyrodniczych. 
Mechanikę nazwał „rajem nauk matematycznych."

Epokowy wpływ na te kwesje wywarło dzieło Ko­
pernika (1473 zm. 1541) „O ruchu ciał niebieskich" (De 
revolutionibus orbium caelestium“)- Wywalczywszy sobie 
uznanie po długich walkach zadało śmiertelną porażkę 
teorjom arystotelesowsko-ptolomeuszowskim i przekształciło 
zupełnie średniowieczny światopogląd.

Dotychczas utrzymało się twierdzenie, że jest tylko 
jeden świat, otoczony niebem gwiazd stałych, a w środku 
niego znajduje się ziemia. Wszystkie gwiazdy przytwier­



— 258 —

dzone są do sfer i z nimi razem odbywają ruch kolo zie­
mi. Ponieważ jednak rzeczywistość zaprzeczała wielu po­
dawanym szczegółom — czyniono ciągłe zmiany w owych 
poglądach, utworzono złożoną teorję o epicy kiach. Odda- 
wna uczuwano potrzebę zastąpienia tej zagmatwanej nau­
ki jakąś prostą, mniej skomplikowaną.

Zdaje się, że właśnie owa złożoność dała Koperniko­
wi podnietą do wyszukania nowej teorji. Był przekona­
nym, że przyroda w swej mądrości (naturae sagacitas) 
obiera prostą drogę i najprostszymi środkami do celu do­
chodzi. I pocóż ta gmatwanina sfer i epicy kłów? Wszak 
dziwacznym było przypuszczenie, że olbrzymie słońce 
i wszystkie inne ciała niebieskie poruszają się około małej 
ziemi. Czyż nie racjonalniejszym było przyjąć ruch małe­
go ciała ziemi?

Drogę do takich poglądów wskazał już Cusanus 
w swej nauce o względności przestrzeni i ruchu. Przy ba­
daniu ruchu jakiegoś ciała są dwa wypadki możliwe: albo 
ciało dane porusza się rzeczywiście, albo porusza się bada­
jąca osoba z tym, na czym stoi. Kiedy płynę szybko na 
łodzi, wydaje mi się, że poruszają się otaczające mię brze­
gi. Czyż podstawą naszej teorji o obrocie słońca nie jest 
czyste złudzenie zmysłowe?

Te dwa spostrzeżenia 1) wyjaśniają nam psychologicz­
ną podnietę, z jakiej powstały odkrycia Kopernika. Do te­
go jednak przyczyniła się i pobudka historycznej natury. 
Było nią przypomnienie sobie nauki Pitagorasa o ruchu 
ziemi. Kopernik przeczytał w Ciceronie, jakoby pitagorej- 
czyk, Giketas (czyli jak pisze Niketas) nauczał, że ziemia 
porusza się około swej osi, co sprawia wrażenie, iż całe 
niebo, ze wszystkimi gwiazdami i słońcem porusza się 
wokoło nieruchomej ziemi „Uczepiwszy się tego — dodaje 
Kopernik — począłem sam zastanawiać się nad ruchem

1) Patrz Hoifding, wyż. wym. dzieło I, 113 str. 



— 259 —

ziemi". Stąd też i późniejsza nauka Kopernika bywała 
określaną jako doctrina pythagorica.

Kopernik, mając lat 33, napisał już nową w zasadzie 
teorją, objaśniającą wszechświat i ruch ciał niebieskich. 
Ukrywał się z tym jednak, wciąż opracowywując i udo­
skonalając swoje poglądy. Wydał tylko mały szkic (com- 
mentariolus). Zapalony zwolennik jego nauki — Joachim 
Rheticus podał w Gdańsku (między 1534 a 1540 r.) pier­
wsze sprawozdanie o nowym systemie. (Narratio prima de 
libris revolutionum) i zmusił Kopernika do wydania dru­
kiem całego dzieła. Sam Kopernik pisze: „Nie dziewięć lat, 
ale czterykroć dziewięć lat chowałem swoje dzieło, aż wresz­
cie wybitni uczeni wymogli na mnie, ażebym dłużej, wie­
dziony bojaźnią, nie zwlekał z opublikowaniem". Podano 
Kopernikowi pierwszy egzemplarz wydrukowanego dzieła, 
gdy leżał nieprzytomny na śmiertelnym łożu.

Kopernik nauczał, że ziemia obraca się koło swej 
osi, a jako i inne planety, obraca się w kręgu koło słoń­
ca, które jest nieruchome i tworzy właściwe centrum 
wszechświata. Te dwa zdania obalały całkowicie dotych­
czasowy światopogląd. Punkt środkowy nie ziemia, lecz 
słońce zajmuje, a wokoło niej obracają się: Merkury, We­
nus, Ziemia, Księżyc, Mars, Jowisz i Saturn. Wszystkie 
gwiazdy przytwierdzone są do sfer, a ruch ich jest koli­
sty. Gały wszechświat (i cały świat) otoczony jest nieru­
chomą sferą gwiazd stałych. Średnica drogi ziemskiej, 
w stosunku do niezmiernej odległości gwiazd od ziemi jest 
niewielką. W ten sposób widnokrąg pod względem prze­
strzeni został rozszerzony do olbrzymich rozmiarów. Świat 
jednak pozostał (jak u Arystotelesa) ograniczony w prze­
strzeni. Jedynie sfera gwiazd stałych jest absolutnym miej­
scem przestrzeni (communis universorum locus), inne ciała 
podlegają owej względności przestrzeni i ruchu.

Kopernik ofiarował dzieło swe papieżowi Pawłowi 
II. Dedykację ową przyjęto i do dzieła dołączono przed­
mowę, napisaną przez kaznodzieję Osiandra z Norymber- 



— 260 —

gji. Nowa nauka przedstawiona w niej jest jako czysta hi­
poteza, która daje tylko zadowolenie matematyczne. „No- 
we poglądy — czytamy tam — są, zapewne, równie do­
bre, jak stare; nikt nie powinien oczekiwać od astronomji 
pewnej ścisłej nauki" 1).

70. Jasnym jest, że początkowo w treści dzieła nie 
dopatrzono się nic przeciwnego z artykułami wiary. Stąd 
głównie przyjęto dzieło Kopernika. Wiele osób w teorjach 
nowych nie widziało nic niebezpiecznego. Dowodzenia Ko­
pernika tłomaczono sobie, według przedmowy, jako hipo­
tezę, nie przedstawiającą nic pewnego. Większość rozum­
nych ludzi zapatrywała się na naukę Kopernika, jako na 
dowcipny pomysł i nie przypuszczała, ażeby tak rzeczywi­
ście było, jak ona twierdzi. Wszak opierając się na Ary­
stotelesie, można było obalić śpiewający całą tezę Koper­
nika. Przecież ziemia jest najcięższą, więc musi być w cen­
trum świata. Prócz tego, nowa teorja sprzeciwiała się pi­
smu świętemu.. Dlatego też i Luter naśmiewał się z nauki 
Kopernika, wyrażał się o nim z lekceważeniem: „Ten bła­
zen chce całą sztukę „astronomji" obalić. Pismo święte 
mówi przecież, że Jozue kazał się słońcu, a nie ziemi za­
trzymać " ). A w psalmie jest napisano o Hospodynie, że 
„obwód ziemi przytwierdził, aby się nie poruszyła".

2

1) Hoffding. Geschichte der neueren Philosophie I, 117. Naturalnie 
już Gier. Bruno poznał, że przedmowa ta nie pochodzi od Kopernika, ale 
od ,,jakiegoś głupiego osia, który innym osiom tak chcial przygotować 
dzieło".

2) Psalm 93—1.

Naturalnie i Melanchton, zwolennik Arystotelesa, nie­
przychylnie się odnosił do teorji Kopernika. W swych za­
sadach fizyki (Initia physicae) pisze: „takie dziwaczności 
wymyśla tylko zamiłowanie czczego nowatorstwa, dla wy­
kazania sprytnego umysłu; nie jest to jednak przyzwoicie 
i zły przykład się daje, gdy człowiek puszcza się na wy-



— 261 —

głaszanie podobnych absurdów w celu ćwiczenia swego 
umysłu. Powinno się raczej w bojaźni bożej uznać obja­
wioną prawdę, nią się zadawalać, tym więcej, że nowa nau­
ka sprzeciwia się biblji“ 1). Ale Melanchton przeczuwał już 
ważne następstwa nowych teorji dla światopoglądu i życia 
społecznego. Podług niego nauka Kopernika niebezpieczną 
jest dla państwa i nie należałoby jej tolerować.

Sprawa cała stała się dopiero prawdziwie poważną, 
dzięki późniejszym badaniom, wyprowadzaniem wniosków 
z teoryj Kopernika. Tycho de Brahe (ur. 1546—1601) przyj­
mując w zasadzie naukę Kopernika, starał się pogodzić ją 
z dotychczasowymi zapatrywaniami. Twierdzenie Koper­
nika o obrocie ziemi koło słońca nie wydawało mu się 
prawdopodobnym. Zwracał na to uwagę, że jeśli ruch ten 
trwa przez rok cały, a ziemia oddali się w jesieni od pun­
ktu, który na wiosnę zajmowała, to niebo gwiazd stałych 
w obu dobach odmienny musiałoby mieć wygląd. Zapo­
mniał, a raczej nie przypuszczał, że olbrzymia odległość 
wszystkie spory tłómaczy. Nauczał on zaś, że planety obra­
cają się koło słońca, a z nim znów razem koło ziemi. We­
dług tych dowodzeń ziemia zajmuje środkowy punkt 
wszechświata, więc utrzymała się teorja gieocentryczna, 
a z nią zgoda z nauką religijną.

Po nim wystąpił Kepler (ur. 1571, zm. 1630). Opiera­
jąc się na pojęciu ogólnej harmonji świata, której podsta­
wą są proporcje matematyczne, wyprowadził drogą ścisłą 
i przy pomocy indukcji swe trzy prawa biegu planet. Oba­
lił stanowczo nauką o kolistym ruchu ciał niebieskieh, do­
wiódłszy, że planety obiegają elipsy, w których wspólne 
ognisko tworzy słońce. Na innych punktach stara się 
o kompromis z dotychczasowymi poglądami. W dziele ^My- 
sterium cosmograph,icum(t (1597) wychodzi z założenia Pita­
gorasa i cały wszechświat stara się teologicznie wyjaśnić,

9 TLdffding^ wyż wym dzieło, 249 str. 
Bibl. Sam. Rozwój umysłowy ludów Europy. 18



262 —

jako obraz Trójcy bożej. Centrum jest Bóg-Ojciec; stała 
sfera, otaczająca wszystko — Bóg-Syn, a ich wzajemna 
zależność—gieometryczny stosunek sfer między sobą — ma 
być obrazem Ducha świętego.

71. Dopiero z chwilą wystąpienia Giordano Bruno2) 
(ur. 1548, zm. 1600) zrozumiano, jak wielkie niebezpieczeń­
stwo grozi dotąd uznawanemu poglądowi na świat i życie, 
opartemu na nauce Arystotelesa i dogmatach kościoła. 
Bruno bowiem nadał formę skończoną kopernikowskiemu 
obrazowi świata. Twierdził on, że ziemia nie zajmuje 
środkowego miejsca w świecie, jak i człowiek wśród stwo­
rzeń innych, że wszechświat jest nieskończony w czasie 
i przestrzeni, nasz system słoneczny nie jest jedynym, lecz 
jednym z pośród wielu innych; że Bóg jest imanentną 
przyczyną'wszelkiego bytu, wreszcie, te trzy osoby boskie 
należy pojmować, jako atrybuty: mocy, mądrości i miłości. 
Zagadnienie grzechu pierworodnego i sprawy odkupienia 
wysunęło się znów na pierwszy plan. Jak je pogodzić z nie- 
pozornością naszej ziemi z jednej, a nieskończoną ilością 
światów z drugiej strony? Czy odkupienie, które się do­
konało na tym małoznaczącym punkcie nieskończonych 
światów — ma znaczenie światowe, uniwersalne. Albo, jeśli 
i inne światy zamieszkują ludzie, czy i tam powtórzyło się 
dzieło odkupienia?

G. Bruno uwielbia Kopernika za jego odwagę wypo­
wiedzenia swych przekonań, zarzuca mu jednak, że nie 
wyprowadził wszystkich wniosków z swej nauki, nie wy­
kończył jej należycie.

Wówczas więc, po wystąpieniu Bruna, zrozumiano, 
że nadchodzi wielka, daleko sięgająca rewolucja umysło­
wa. Już miał być koniec owego spokoju i zadowolenia 
z kwestji naukowych i religijnych, jaki cechował obywa­
tela średnich wieków. Zrozumiano, „że od chwili, w któ­
rej ziemia została wysuniętą ze swego nieruchomego środ­
kowego punktu wszechświata — człowiek utracił prawo

1) Richl. Giordano Bruno. Wydawnict. z Bibl. Samokszt., 1903 r. 



263 —

wyznaczania w świecie granic1). „Świat jest nieskończony, 
nie ma ani granic, ani środka" 2).

1) Hóffding H. Gesch. d. aeuren Philosophie I, 125.
2) C’est une sphere infinie, dont le centre est partout, la circonfe- 

rence nulle part". (Jest to kula nieskończona, której centrum jest wszędzie, 
a obwód nigdzie). Pascal^ Pensees XVII, 1.

3) Troels-Lund, wyż. wym. 250.

Przy końcu XVI stulecia rozpoczęło się w sferach 
kościelnych systematyczne prześladowanie nowych idei. 
Giordano Bruno był więziony przez lat siedm, a gdy nie 
chciał odwołać swej nauki, oddano go w ręce władzy 
świeckiej z tym zastrzeżeniem, „żeby z nim postąpiła lito­
ściwie, nie użyła przelewu krwi", t. j., aby go na spalenie 
skazała. Bruno z całą godnością odezwał się do swych sę­
dziów: „Wy, co mnie na śmierć sądzicie, więcej się lęka­
cie, niż ja na śmierć idący". Ciało Bruna spalono 17 lute­
go 1600 r., popiół z niego wrzucono do Tybru. A z nim 
pogrzebaną została stara teorja ziemiośrodkowa (giocentry- 
czna); systemat arystotelesowsko-ptolomeuszowski utracił 
prawo obywatelstwa i zdolność do dalszego życia.

Rozpoczęła się więc jawna walka obu światopoglądów: 
gieocentrycznego, arystotelesowskiego i kopernikowskiego.

W r. 1616, t. j. w 73 lat po wyjściu dzieła Koperni­
ka, dostało się ono na indeks ksiąg wzbronionych. Moty­
wy tego rozkazu tak brzmiały: „Twierdzenie, że słońce nie­
ruchomo stoi w centrum świata — jest nierozsądne, jest 
błędem filozoficznym, herezją wprost, ponieważ widocznie 
się to sprzeciwia pismu świętemu. Twierdzić, że ziemia 
nie stoi na środku świata i że obraca się ciągle jest niedo­
rzecznością, filozoficzną pomyłką, a co najmniej błędnym 
domysłem" 3).

Teraz dopiero zwrócił kościół uwagę na niebezpieczeń­
stwo grożące jego nauce i całemu światopoglądowi. Tym­
czasem Galileusz (Galileo Galilei— ur. 1564, zm. 1641) pra- 
cował niezmordowanie nad swymi badaniami. Dzięki wyna­



264 -

lezionej lunecie (1603) mógł sprawdzić to, co Kopernik do­
wodził przy pomocy dedukcji jedynie. Galileusz wykrył 
cztery księżyce Jowisza, plamy na słońcu, objaśnił drogę 
mleczną jako gromadę gwiazd; wykazał, że Wenus obraca 
się koło słońca, przez co zdobył cenną analogję dla ruchu 
ziemi. Już w 1597 r. w liście do Keplera wyraża zupełną 
zgodę z nauką Kopernika. „Nieszczęściem jest, że tak ma­
ło tych, co prawdy szukając, nie idą za błędnymi metoda­
mi. Przed więloma laty dorosłem już do nauki Kopernika 
i przez nią doszedłem przyczyn luźnych zjawisk natury, 
które nie dały się przy pomocy hipotezy wyjaśnić. Napi­
sałem dużo w tym kierunku, ale bałem się ukazać to świa­
tu, odstraszał mię bowiem los naszego nauczyciela Koper­
nika, który zdobył sobie wprawdzie sławę w małym gronie 
ludzi, u większości zaś — tyle jest przecież głupców na 
świecie — stał się przedmiotem dowcipów i śmiechu.

Dowodzenia Kopernika i Bruna mogły być uważane 
za czcze domysły, za spekulację, opartą na pomyłce lub 
sofizmatach. Ale Galileusz podawał ważne fakty, które 
stwierdzić było można wzrokiem, albo lunetą. To natural­
nie wzbudziło już w kołach arystotelików przerażenie. Cre- 
monini (ur. 1552, zm. 1631), ostatnik arystotelik włoski od 
chwili odkryć Galileusza nie chciał podobno patrzeć na lu­
netę. Przyrząd, co obalał „filozofa" djabelskim nazwano. 
Zaczęto już wówczas na ambonie występować przeciw nau­
ce Kopernika. Galileusz, o ile mógł, starał się dowieść, że 
odkrycia jego nie są w sprzeczności z pismem świętym. 
Nic to jednak nie pomogło. Sam wreszcie uznał, że jego 
przeciwnicy nie daliby się przekonać nawet wtedy, gdyby 
gwiazdy z nieba zstąpiły i na korzyść nowej nauki za­
świadczyły. Dnia 19 kwietnia 1611 r. zażądał kardynał 
Bellarmin od rzymskiego kolegjum zdania o charakterze 
nowych wynalazków astronomicznych Galileusza. Aczkol­
wiek odpowiedź brzmiała, że badania jego są naukowo 
prawdziwe, jednak dołożono wszelkich starań, by uniemo­
żliwić szerzenie się nowej nauki. Ostatecznie w 1616 r. 



265 —

zgromadzeni ojcowie świętego kolegjum ogłosili teorię he- 
liocentryczną „za godną skarcenia w filozofji, za błędną 
w wierze “. Tegoż roku dzieło Kopernika pomieszczono na 
indeksie. Galileusz przyjęty był na audjencji u papieża Ur­
bana VIII; uznano jego zasługi na polu naukowym i w ży­
ciu religijnym, jego sławę, „która napełnia świat całyale 
jednocześnie radzono mu, aby nie bronił i nie rozszerzał 
tej heretyckiej nauki. Galileusz, niezmienny w swych 
przekonaniach, pracował dalej i w 1632 r. wydał swe „Dja- 
logi", w których, w czterodniowych dysputach dwa naj­
ważniejsze systemy: ptolomeuszowski i kopernikowski zo­
stały objaśnione. Wykładaną w nich była stara i nowa teo- 
rja kosmiczna. Salviati i Sagredo są przedstawicielami no­
wej nauki, Simplicio zaś broni Arystotelesa. Dwaj pierwsi 
mają różne zadania: Sagredo, bardzo gwałtowny, podaje 
wszystkie szczegóły i wnioski nowej hipotezy; Salviati — 
uspokaja go i niektórym jego twierdzeniom zaprzecza. 
W Simpliciu widziano karykaturę ówczesnego papieża. 
W przedmowie swej Galileusz wyraźnie zaznacza, że nowa 
nauka jest hipotezą, że autor chce bronić kościół przed za­
rzutem, jakoby on potępił naukę Kopernika, nie znając jej 
przedtym. Nic to jednak nie pomogło. Książka została 
wkrótce zakazaną, a Galileusza wezwano do Rzymu przed 
sąd świętej inkwizycji. Wiadomości o jego męczarniach 
nie są wiarogodne. Ale 1633 r. był osądzony i żądano by, 
klęcząc, odwołał całą swą naukę, już za heretycką uznaną. 
Musiał wyznać, że błędne jest dowodzenie o ruchu ziemi, 
a nieruchomości słońca; musiał dalej przysiądz, iż na przy­
szłość nic takiego ustnie, ani piśmiennie nie wypowie, 
z czegoby się mogło wyprowadzać tę naukę, a nawet 
wskaże świętej inkwizycji każdego podejrzanego o herezję.

Galileusz odwołał swe dowodzenia, krzywoprzysię­
stwem ocalił swe życie i umożliwił sobie dalszą spokojną, 
a nader płodną pracę naukową. W Holandji w 1638 r. 
wyszły jego ,Rozprawy" (Discorsi) o dwu naukach, w któ­
rych zbudował fundament nowoczesnej fizyki. A choć oślepł 



— 266 —

i był do śmierci, t. j. do 1641 r. stale pod czujną opieką 
inkwizycji, jednak do ostatnich, chwil był umysłowo czyn­
nym. Umarł mając lat 77.

Galileusz odwołał naukę, Galileusz nie wyrzekł, od­
chodząc z sądu inkwizycyjnego owych pamiętnych słów: 
„E pur si muove“ 1), ale zapewne wymówił je w duszy; 
przez krzywoprzysięstwo zaś nie zmienił swego przekona­
nia. A krzywoprzysięstwo to nie powstrzymało w biegu 
ziemi, poruszała się ona dalej i pomimo zakazu kardynałów 
i świętej inkwizycji; myśl nowożytnych ludów bez wzglę­
du na postanowienie kardynałów nie zatrzymała się ani na 
chwilę. Wszystkie dzieła, traktujące o ruchu ziemi, były 
bez najmniejszej litości wystawiane na indeksie aż do ro­
ku 1757. Dopiero papież Benedykt XIV tegoż roku wy­
dał rozkaz, by wyżej wymienioną naukę nie podciągano 
pod prawa indeksu. Ostatecznie zaś w roku 1822 święta in­
kwizycja w Rzymie pozwoliła wydawać i takie dzieła, 
w których nauczano, że ziemia obraca się koło słońca 
i swej osi.

73. Z owej zmiany poglądu na cały ustrój świata 
wypłynęły późniejsze wynalazki i badania, ważne bardzo 
i miarodajne. Obalono przede wszystkim przestarzałą teorję 
Arystotelesa z dziedziny fizyki. Już Kepler był przekonany, 
że jakościowa różnica przedmiotów i zjawisk przyrody jest 
drugorzędnego znaczenia i da się sprowadzić do różnicy 
badających subjektów (pro habitudine subiecti), że prosto­
ta i prawidłowość natury (simplicitas atąue ordinata regu- 
laritas) domaga się wyprowadzania wszystkiego z ilościo­
wych zasad podstawowych. Świat wreszcie jest stosunkiem 
ilościowym, a materja podlega zawsze prawom gieometrycz- 
nym, znajdującym wszędzie zastosowanie ).2

1) „A jednak się porusza".
2) „Ubi materia — ibi geometria". „Mundus participat quantitate". 

Porównaj dzieło Hóffdinga, wyż. wym.,str. 185.



— 267 —

Matematyka stała się wtedy cennym środkiem badań 
i analizy przyrody. Praca Galileusza w zakresie nauk 
przyrodniczych opierała się również na jej podstawach. 
Filozof ja nie powinna być wytworem wyobraźni. „Pra­
wdziwą księgą filozofji jest dlań księga przyrody, która 
stale roztwarta znajduje się przed naszymi oczyma; pisana 
jest ona jednak innymi literami, niż te, jakie mamy 
w zwykłym abecadle: są to litery trójkątów, kwadratów, 
kół, stożków, piramid i innych figur gieometrycznych". 
Należy więc wszystko mierzyć (sprowadzać do liczb), na­
wet i to, co wymyka się z pod bezpośredniej miary.

Problemat ruchu zmuszał do nowego rozwiązywania 
go. Stąd powstały fundamenty mechaniki, jako nauki samo­
istnej, dostępnej wyliczaniu. Odkryciom Keplera, Galileu­
sza mechanika zawdzięczała swój świetny rozwój.

Kepler dowiódł, że droga planet nie jest kolista (jak 
uczył Arystoteles), lecz eliptyczna, Galileusz zaś stwierdził, 
że kierunek ruchu nie jest prostolinjowy, co już stanowczo 
obaliło teorję arystotelesowską o ruchu naturalnym i sztu­
cznym, prostolinjowym i kolistym.

Śladami Galileusza postępował huyghens (Hugenius — 
ur. 1629, zm. 1695), który badał ruchy ośrodkowe, a prze- 
dewszystkim sformułował ściśle prawo ruchu wahadłowego.

Teorje Galileusza zostały rozwinięte i doskonale uzu­
pełnione przez Newtona (ur. 1642, zm. 1727 r.).

Teorja mechaniczna doszła więc do swego zenitu. 
„Wszechświat jest wspaniałym mechanizmem; ruchy ciał 
niebieskich, w których astrologja dopatrywała się tajemni­
czej potęgi, odbywają się na mocy prawa spadku ciał. Me­
chanika stała się wzorem dla wiedzy przyrodniczej; przy­
rodników ogarnęła chęć sprowadzenia wszystkich zjawisk 
natury do ruchu materjalnych cząstek, wytłomaczenia ich 
za pomocą mechaniki" 1). Newton jest myślicielem zupełnie

1) Mareś F. Idealizm i realizm w naukach przyrodniczych. 



— 268 —

nowoczesnym: o ostatecznej przyczynie siły ciążenia, któ­
rą wielu uważałoby za jakąś substancję duchową, wszy­
stko przenikającą—nie chciał nawet wypowiedzieć żadnego 
przypuszczenia (Hypotheses non fingo).

Odkrycia ówczesne miały rozległe znaczenie. Gwia­
zdy zostały wypchnięte ze sfer, w jakie niezachwianie wie­
rzono od czasów Anaksimandra i przyznano im wolność 
ruchu w przestrzeni.

Jednocześnie i fizyka znajduje wielu pracowników, 
którzy czynią z niej naukę samoistną (już nie jest częścią 
filozofji, jak to miało miejsce u Arystotelesa). Descartes 
i Neivton dokonywuję spostrzeżeń optycznych (załamywa­
nie się światła, powstawanie kolorów); inni, jak Halley^ 
Mariotte zajmują się teorją falowania światła; ToricelU, uczeń 
Galileusza, bada ciśnienie powietrza i buduje barometr 
(w 1643 r.), Guericke zaś maszynę pneumatyczną (1654), on 
też, a przed nim już i anglik Gilbert badał zjawisko ele­
ktryczne.

Chemik angielski, Bołtert Boyle (ur. 1626, zm. 1691), 
wprowadzając pojęcie atomu do chemji, stworzył nową 
epokę dla tej umiejętności, wyzwolił ją (przez odrzucenie 
czterech żywiołów Arystotelesa i trzech alchemicznych) 
z więzów arystotelesowskich i wyobrażeń alchemicznych. 
Był on zwolennikiem Gassendiego, a z nim i Epikura. 
Jego dzieło ,,Chemik sceptyczny" (Chemista scepticus) ma 
i znaczenie filozoficzne. Wierzył on w istnienie próżnej 
przestrzeni, w której znajdują się w stanie ruchu lub spo­
koju najmniejsze cząstki materji — atomy, mające okre­
ślony kształt, wielkość i ruch. Atomy płynów są w ruchu; 
atomy ciał stałych w spokoju. On pierwszy wygłosił zda­
nie, że egzystuje wiele pierwiastków, jakie ujawniają się 
dopiero po powolnym rozkładaniu się materji. Wszelka 
zmiana chemiczna wypływa z łączenia zię i rozdzielania 
atomów. G. E. Stahl (1660—1734) dowodził, że są cztery 
pierwiastki zasadnicze, z których składa się wszelka mate- 
rja, a mianowicie: woda, kwas, ziemia i flogiston. Boerhave 



269 —

napisał znów pierwszą encyklopedję głównych, wiadomo­
ści chemicznych p. t. „Elementa Chemiae".

Na łączność chemii z bijologją zwrócił uwagę De- 
scartes. Za pomocą teoryi różnorodnych molekuł tworzą­
cych ciało zwierzęce, starał się on wytłomaczyć proces ży­
cia. W anatomii upadł autorytet Gallena, będąc zastąpio­
ny przez nowe badania i odkrycia, którymi zasłynął Vesał 
(XVI wiek). Faloppio (ur. 1523—1562) pracował nad zba­
daniem systemu nerwowego. W samej bijologii ogromny 
przewrót uczynił Hawey (ur. 1578—1657) swą teorję o obie­
gu krwi 1), która miała znaczny wpływ na psychologję De- 
scartes’a, nauką zaś, że wszelkie życie z jaja powstaje dał 
podstawę nowoczesnej embrjologji. JMLalpighi (ur. 1628— 
1694) dopełnił odkrycia Harvey‘a badaniami krwi pod mi­
kroskopem i obliczeniem ciałek krwi.

74. Z tego już widzimy, że w XVII stuleciu nauki 
przyrodnicze oddzieliły się zupełnie od filozofii.

Ważnym faktem jest również, że widnokrąg history­
czny ludów europejskich rozszerzył się znacznie. Wiemy, 
że średnie wieki w kwestjach historji mało się orjentowały 
Dzieje ludów łączono organicznie z dziejami biblijnymi, 
dzielono je zwykle na dwa okresy: przedpotopowy (historia 
antediluviana) i popotopia (historia postediluviana). Tutaj 
druk wielką rolę odegrał. Dzięki drukowanym dziełom 
była zaprowadzona kontrola, przestrzegano ścisłości w da­
tach, w chronologii zapanował porządek. Wkrótce rozwi­
nął się też krytycyzm historyczny. Odrodzenie przyczyni­
ło się znakomicie do zaznajomienia ze starożytnymi wie­
kami, w których odnaleziono nową epokę dziejów ludzkich 
od innych ważniejszą a dotąd niesłusznie zaniedbaną.

Ciekawym jest zjawiskiem, że rozkwit wiedzy przy-

1) Exercitatio anatomica de motu cordis et sanguinis (1628).
2) „Omnia animalia ex ovo w dziele „Exercitationes de generatio- 

ne (1652).



— 270 —

rodniczej wpłynął swym przykładem bardzo dodatnio na 
samą filozofję. Jak prawo bezwładności i zachowania 
energii stanowi fundament wszelkich badań przyrodniczych 
tak i w rozwijającej się powoli etyce i polityce powstaje 
analogiczny postulat samozachowania. Po burzliwych wal­
kach i sporach religijnych, po tylu smutnych objawach 
nietolerancji i nienawiści wyznaniowej — zagadnienia reli­
gijne występują znów na pierwsze miejsce i stają się przed­
miotem spokojnych uwag i rozmyślań. Wybitne stanowi­
sko w danej kwestyi zajął Herbert 2 Cherbury (ur. 1581 
zm. 1648). W dziele swym „O prawdzie" (De veritate) 
próbuje stworzyć religię przyrodzoną, rozumną, któraby 
zastąpiła różne wyznania religijne. Gdzie można znaleźć 
prawdziwą religię? Herbert sądzi, że wszyscy ludzie posia­
dają pewne wrodzone pojęcia zasadnicze (communes no- 
titiae), rozstrzygające we wszelkich sporach. To, co jest 
wspólnego wszystkim religiom — to uznaj e Herbert za 
prawdę, ponieważ jest to dzieło uniwersalnego rozumu ludz­
kiego, zatym z przyrodzonego objawienia bożego. Istnie­
je pięć takich artykułów, wspólnych wszystkim religiom: 
1) Istnieje najwyższy byt—Bóg (supremum aliąuod numen), 
którego atrybutami jest sprawiedliwość, dobroć, wszechmo- 
cność; 2) człowiek powinien czcić tę najwyższą istotę przez 
nabożeństwo; 3) prawdziwe nabożeństwo polega na moral­
nym życiu, na cnocie i pobożności; 4) wstręt do grzechu 
posiadają wszyscy ludzie, skoro się zgrzeszy należy żało­
wać i pokutować; 5) istnieje życie pozagrobowe, w którym 
czeka nas nagroda za cnoty, kara za występki.

Herbert wypowiedział jak na swoją epokę nadzwy­
czaj śmiałe myśli; jest też on zwiastunem angielskiego 
deizmu.

75. Wymienionemu dotąd rozwojowi, towarzyszyły 
liczne okoliczności, nader ważne dla kultury nowoczesnej. 
Doniosłe znaczenie miał przedewszystkiem wynalazek dru­
ku i poprzedzający go wynalazek papieru.

Sztuka owa uczyniła pisane słowo żywą potęgą, któ-



— 271 —

ra niby iskra elektryczna przebiegała dalekie przestrzenie, 
rozpalała nowe życie. Druk stał się potężną bronią ducho­
wą; przy pomocy jej można było opanować cały świat. 
Nowe ideje zaczęły się też rozszerzać z nieznaną 
przedtym szybkością, przygotowywały grunt dla poglądów 
naszej doby. Działalność ta wzmogła się od chwili, gdy 
zaczęto wydawać czasopisma. Wprawdzie wolność słowa 
krępowała cenzura kościelna a następnie państwowa, ale 
jedna i druga mijała się z celem. Przeciwnie nawet więcej 
czytano książki i pisma, przez cenzurę wzbronione. Co 
znalazło się na indeksie — to właśnie rozchwytywano, jako 
rzecz zajmującą, zawierającą nowe ideje.

76. Filozofja w nowej dobie przybrała odmienny 
charakter do starożytnej i średniowiecznej. W starożytnej 
mieściła się i teologja, w średniowiecznej teologja przewa­
żała — nowej zaś epoce, wskutek zwycięstwa nominalizmu, 
teologja oddzieliła się od filozofii. Zasady religijne i filo­
zoficzne wytworzyły dwa różne światopoglądy, między któ­
rymi wynikało często nieporozumienie. Przez odłączenie 
się teologii, przedmiot filozofii i wypływających z niej 
nauk, został ograniczony, obejmował tylko świat zewnętrz­
ny, przyrodzony. Rozum podobnie jak w starych wie­
kach, uznanym był za jedyny autorytet, a cuda objawie­
nia wyłączono z faktów naukowych, filozoficznych.

Obok filozofii, grupują się samodzielnie, zrodzone 
z niej — najpierw nauki specjalne przyrodnicze, potym nauki 
duchowe. Filozofja nowożytna uświadomiła sobie wkrótce 
że cała wiedza przyrodnicza składa się z dwu części; jedna 
odnosi się i zajmuje bytem cielesnym, materjalnym, rozpo­
startym w przestrzeni (res. extensa); druga bytem niema- 
terjalnym duchowym (res cogitans). Różnica ta dobrze 
jest zaznaczona w dualizmie Descartes’a, od niej wywodzi 
się też początek nowoczesnego podziału nauk na przy­
rodnicze i duchowe. Ale wszystkie te nauki aż do końca 
XVIII w. uważają się za część, oddział filozofii.



— 272 —

Filozotja nowożytna rozwijała się jednocześnie w dwu 
równoległych, kierunkach, z których jeden krzewił się 
w Anglii — drugi na stałym lądzie Europy. Kierunki 
te różnią się od siebie charakterem myślenia i metodą, 
jaką się posługują. W Anglii najżywiej domagano się in- 
dukcyi, doświadczenia. Eilozofja angielska miała zawsze 
charakter empiryczny niekiedy nawet i sensualistyczny. 
Najważniejszymi przedstawicielami empirycznej filozofii 
w Anglii byli: Bacon, Hobbes, Locke, Berkeley, Hume, J. St. 
Mili, h. Spencer. Eilozofja ta zostaje w bliskiej styczno­
ści ze specjalną pracą przyrodniczą; przechodzi ona od 
rzeczy do ich idej, od granic bytu do środka; postępuje 
ostrożnie, zwraca pilną uwagę na rzeczywiste fakty i sto­
sunki. Pomocniczymi jej środkami przy badaniu metody­
cznym są: szczegółowa analiza i doświadczenie (esperiment) 
Laboratorjum naukowe staje się siedliskiem i filozoficznej 
spekulacji. Nauki specjalne nie pozbywają się łączności 
z filozofją, same są filozoficznymi (stąd nazwy: morał phi- 
losophy, physical philosophy, natural philosophy), fdozofja 
zaś nie wywyższa się nad nie, stara się o utworzenie sy­
stematycznej całości ich prac, o ujęcie plonów w jednolitą 
formułę, któraby podała odpowiedź na zasadnicze zaga- 
dnienia dotyczące bytu wogóle 1). Przyczyną tej harmonii 
jest posługiwanie tąż samą metodą.

Franciszek Bacon (ur. 1561—1626) rozróżnia trzy za­
sadnicze władze ducha: fantazje, która się ujawnia w poezyi 
(a zapewne i w ogólnej twórczości artystycznej), pamięć, 
której dziedziną jest historja i rozum, tworzący wiedzę - fi- 
lozofję. Bacon uważa jeszcze teologję za część filozofii 
pozatym uznaje filozofję przyrody i antropologję. Antro-

1) Dwa przykłady podaje: Newton umieszcza tytuł nad swym 
dziełem: Naturalis philophiae principia mathematica. Bacon zaś (De aug. 
II, 1) wprost pisze: „Historiam et experientiam pro cadem re habemus, 
quemadmodum etiam philosophiam et scientias."



— 273 -

pologja zajmuje się człowiekiem (ciałem jego — medycyna, 
duszą- psychologja 1). Żąda od filozofii rozpoznania ró­
żnorodności charakterów, natury ich. Psychologja powin­
na również postępować drogą indykcji, badać dokładnie, 
powinna być jakby anatomją duszy ludzkiej,

Tomasz Hołtbes (ur. 1588 zm, 1678). Wzniósł mate­
matykę do stanowiska wyjątkowego. Dzielił on fizjologję 
na: filozofję przyrody i filozoźję państwową, uznając się za 
twórcę tej ostatniej. Suma tych wszystkich umiejętności 
tworzy według niego filozofję, z całości której wyłącza 
teologję. Studjum przyrody rozwijało się pomyślnie, a prócz 
tego J. Locke (ur. 1632—1704) i D. Hume (1711—zm. 177 6) 
starali się o szczegółowe opracowanie nauki o duszy ludz­
kiej, uznając wciąż jeszcze psychologję za część składową 
filozofii. Berkeletj (ur. 1684 zm. 1753) zaś przejęty był za­
gadnieniem ludzkiego poznania (problemat noetyczny). Spen­
cer (ur. 1820 zm. 1903) w duchu tej tradycji angielskiej, dowo­
dzi, że filozofja jest zjednoczeniem, ukształtowaniem całe­
go poznania naukowego „Prawdy filozoficzne mają się tak do 
najwyższych prawd naukowych, jak każda z tych do naj­
niższych prawd naukowych. Jak każde najogólniejsze uo­
gólnienie naukowe zespala i ustala owe niższe prawdy swe­
go własnego przedmiotu, uogólnienia filozoficzne obejmują 
i ustalają najszersze uogólnienia naukowe. To jest osta­
teczny wytwór pracy umysłowej, która rozpoczyna od gro­
madzenia prostych spostrzeżeń, przechodzi do sądów, roz- 
leglejszych od przypadków pojedyńczych, a kończy na są­
dach ogólnych. Krótko mówiąc: poznanie na najniższym 
stopniu jest poznaniem nieujednostajnionym, wiedza jest 
poznaniem czesciozco ujednostajnionym, filozofja jest poznaniem 
zupełnie ujednostajnionym.

Na lądzie stałym filozofja nowoczesna obrała sobie cał­
kiem odmienny kierunek. Ideałem ścisłości, jasności była

1) De dign. et. angm. sc. II, 1, III, 1. 



274 —

tam matematyka. Trzymano się metody dedukcyjnej, więc 
zaczynano od pojęć ogólnych, najwidoczniejszych przecho­
dzono od idej do rzeczy i w ten sposób starano się wytłó- 
maczyć pojedyncze fakty. Dedukcyjnej metody użył naj­
pierw Descartes (ur. 1596 zm. 1650 1), a dalej Spinoza (1632— 
1677 2), który chciał podciągnąć pod liczbę i zjawiska umy­
słowe, zagadnienia moralne. W Komenskym (1592 zm. 1670) 
który pod innymi względami skłania się ku empiryzmowi 
w jego pansofii dostrzegamy usiłowanie połączenia orga­
nicznego, ujęcia wszelkiej ówczesnej wiedzy w jednolitą 
całość. Podobnież i Leibniz (albo Leibnitz) (ur. 1646—1716) 
przedstawia sobie całość wiedzy w postaci jakiejś encyklo- 
pedji, która nie powinna zawierać pojedynczych pojęć, 
przygodnie zestawionych, lecz pojęcia poznania wyprowa­
dzone według metody matematycznej—z jednej podstawo­
wej zasady 3). Wkrótce wytworzyła się różnica między po­
znaniem filozoficznym, a empirycznym, czyli specjalnie 
naukowym. Wybitniejsi myśliciele ówcześni uświadomi so­
bie prędko ten rozdźwięk i starali się go załagodzić. W fi­
lozofii Leibnizo-Wolffowskiej — miarodajnej i wszechwła­
dnie panującej w XVIII w. — przeważał pogląd, że oba

1) Descartes, zajmując się sam specjalnie gieometrją, fizyką, opiera 
się odłączeniu filozofii od innych nauk. Filozofję określa jako doskonałą 
umiejętność wszechrzeczy: p>erfecta77i omnium cartcm rerum quas homo no- 
uisse potest scientiam. Całość filozofii porównywuje z drzewem, którego 
korzeniami są metafizyka i fizyka, gałęziami zaś nauki techniczne (prak­
tyczne, z jakich wymienia: medycynę, mechanikę i etykę. (Princip 
philos).

2) Ethica morę geometrico demonstrata. Jestto właściwie nauka 
o duszy, którą poprzedzać powinna philosophia naturalis. Poznanie świa­
ta w jego całości, czyli Boga (panteizm Spinozy) jest według niego pra­
wdziwą wiedzą filozoficzną. Całości rzeczywistości ma odpowiadać całość 
naukowa (omnitudini realitatiś omnitudoscientiae).

3) Encyklopedie demonstratiue, której celem jest połączenie wszel­
kiej wiedzy mathetis ziniuersa lis,



— 275 —

rodzaje poznania mają równą rację bytu — jednak pozna­
nie filozoficzne stawiano wyżej. Jestto poznanie, na pod­
stawie zasad, z absolutną pewnością dedukacyjnie z pojęć 
wyprowadzane, więc ogólne i konieczne (cognitio rerum lub 
cognitio rationis corum, ąuae sunt vel fiunt). Poznanie em­
piryczne, specjalne naukowe, na podstawie badania, za po­
średnictwem zmysłów nabyte, jest również ważne lecz 
przygodne. Pierwsze poznanie (filozoficzne z czystego ro­
zumu pochodzące) dąży do odkrycia nam prawdziwej isto­
ty bytu, przyczyny wszystkiego; drugie podaje nam gołe 
fakty, przez doświadczenie stwierdzone, nie umiejąc jednak 
wytłomaczyć ich dalej. Przedmiot w obu rodzajach umy­
słowej pracy jest tedy tenże sam, ale metoda odmienna 
i stopień pewności wiedzy. Wolff, zgodnie z tą różnicą, 
rozróżnia np. fizykę czystą i empiryczną (physica pura et 
physica empirica) psychologję rozumu i psychologję na 
doświadczeniu opartą (psychologja rationalis i psychologja 
empirica).

Przeciw temu podziałowi ozwał się wkrótce protest. 
We Erancyi był to wpływ angielskiego empiryzmu (zwła­
szcza Locke’a i Hume’a) który w pozytywizmie (^August Com- 
te nr. 1798 — 1857) w XIX wieku przybrał określoną for­
mę i znów dodatnio na angielską filozofję oddziaływał. 
W Niemczech Kant (ur. 1721—1804) doniosłym swym wpły­
wem starał się roztrzygnąć ten spór. Ale jego następcy, 
niemieccy filozofowie-idealiści (Fichte, Schelling, hegel) je­
szcze bardziej i jednostronniej pracowali nad odłączeniem 
filozofii spekulacyjnej od nauk specjalnych i wzniesieniem 
jej na wyższe stanowisko. To znów wywołało protest nie­
mieckich materjalistów — filozofja Herbarta^ Schopenhauera^ 
Łotzda^ Fechnera (nowokantyzm), zagłębianie się w pozy­
tywistycznych poglądach francuskich i angielskich.

Rozbiór tego długiego a zajmującego procesu rozwo­
jowego należy do szczegółowej historji filozofii. Tutaj na 
jedną rzecz pragnę jeszcze zwrócić uwagę. Oba kierunki 
są równoległe co do czasu a i pod tym względem zgadza­



— 276 —

ją się Z sobą, że początkowo w obydwu przeważa ideja 
całości, substancyi (materyi) w naturze, państwa w społe­
czeństwie. To się przejawia u Bacona, Hobbesa, Descar- 
tes’a i Spinozy.

W drugim okresie myśliciele dwu obozów zwracają 
się od całości do części, od państwa do jednostki. Zaga­
dnienia noetyczne Locke’a, Hume’a, Barkeley’a, jak ró­
wnież Leibniza i Kanta nabierają znaczenia, są pilnie roz­
trząsane.

W rozwoju nowożytnej filozofii trzy narody przyj­
mowały głównie czynny udział. Anglicy trzeźwo myślący 
trzymają się rzeczywistości (realizm), doświadczenia (empi- 
ryzm) i zwracają uwagę na praktyczny rezultat filozofo­
wania. Francuzi skłonni do sceptycyzmu, przejmują się 
szczegółami, Niemcy posiadają zmysł krytyczny, w icli fi­
lozofowaniu niezgoda między racionalizmem i empiryzmem 
idealizmem a realizmem najostrzej wystąpiła 1).

77. Poznaliśmy powstanie i rozwój nowoczesnego 
racjonalizmu, widzieliśmy jak on zasadniczo zmienił pogląd 
ludzi na świat. Obecnie pozostaje dam rozebrać jego ide- 
jowy charakter, zbadać, jak oddziałał on na życie ludzkie 
jak kształtował pogląd nowoczesnego człowieka na życie.

Stosunki społeczne w podstawach były zmienione. 
Powstało nowoczesne absohitne państwo. W średnich wie­
kach władzę panującego ograniczała szlachta. Ona to 
przyjmowała osobisty udział w wojnie, jej waleczność była 
istotnym znamieniem rycerstwa.

Po wynalezieniu zaś prochu (XIV w.) utworzono woj­
sko, zależne od panującego jedynie. Dzięki temu rozsze­
rzała się i potęgowała władza absolutna. Przyznano naj-

1) Bliższe szczegóły znaleźć można w Historyi nowszej filozofii 
Falckenberga—poi. przekład W. M. Kozłowskiego, str. 89 i dalsze.

2) Szczegóły podaje Falckenberg w swej „Historyi nowszej filo­
zofii". Pol. prz. W. M. Kozłowskiego, str. 90. 



— 277 —

wyższe znaczenie państwu, którego reprezentantem był pa­
nujący; jemu przyznano prawo wydawania rozkazów, jakie 
wypełniać mieli poddani. Zdanie zarozumiale Ludwika XIV 
„państwo — to ja“ stało się hasłem tej epoki. W krajach 
protestanckich, panujący zyskali przez reformację jeszcze 
inną władzę. Po obaleniu bowiem autorytetu kościelnego, 
oni się stali autorytetem nietylko w stosunkach politycz­
nych i t. p., ale w kwestjach religijnych, jako kontrolu­
jący religijne przekonania swych wiernych i jako twórcy 
nieszczęsnego prawa: cuius regio eius et religio".

Tak powstało absolutne państwo, absolutny rząd. Ró­
wnocześnie poczynała się wyłaniać ideja narodowościowa. Po 
koncentracji średniowiecznej, z jej zacofaniem, zastojem 
umysłowym, rozszerza się decentralizacja, wolność, swobo­
da, indywidualność przekonań i poglądów. Łacina, będąca 
w średnich. wiekach łącznikiem silnym, traci swe znaczenie, 
natomiast kwitną języki nowożytne, a w ich szatę przyo­
blekają się nowe myśli.

Rzym i papież przestał być środowiskiem życia kul­
turalnego. Każdy naród począł żyć swą własną kulturą, 
bardziej odpowiadającą jego umysłowemu charakterowi. 
I życie religijne uległo przemianie: było ono głębszym 
moralni ej szym. Wiara nie wyrażała się w zewnętrznych 
formach, lecz była uznaną za sprawę natury duchowej, we­
wnętrznej, za potrzebę serca każdej jednostki.

78. Nowożytny człowiek, po wielkich przełomach, tora- 
ca sic znów tedy do greckiego naturalizmu i racjonalizmu. Życie 
ziemskie posiada dlań wartość rzeczywistą; od pracy umy­
słowej oczekuje on nietylko nauki, ale i uzdolnienia do te­
go, by mógł uczynić sobie znośnym pobyt na tej ziemi, 
dojść do szczęścia. Uwydatnia się wówczas nieograniczone 
znaczenie pracy umysłowej. „Oświecenie" XVIII stulecia 
oznacza wskrzeszenie w człowieku wiary w potęgę i donio­
słość ludzkiego rozumu. Sam rozum miał tedy zostać
nieograniczonym wodzem myśli i czynów, miał przenikną, 

Bibl. Sam. Rozwój umysłowy ludów Europy. 19



— 278 —

społeczeństwo ludzkie, kierować jego ustrojem; rozum miał 
dokonać zupełnego oddzielenia filozofji od teologji.

Między racjonalizmem nowoczesnym „oświecenia", 
a greckim zachodzą zasadnicze różnice.

1. Racjonalizm grecki zawsze był antropocentryczny^ 
odnosił cały świat do człowieka, widząc w nim świat 
zmniejszony (mikrokosmos), stosował do świata właściwo­
ści i poglądy ludzkie. Człowiek był w Grecji osią swego 
otoczenia, a potym osią całego świata. Wszak świat 
był ograniczony, niebo tworzyło jego stałą niedostępną gra­
nicę. Człowiek zatym mógł dojrzeć jego koniec i orjento- 
wać się dobrze w ograniczonej przestrzeni. Teorja gieo- 
centryczna przyczyniała się do utrwalenia przekonania, że 
świat dla człowieka istnieje, a z tego wypływało celowo- 
ściowe zapatrywanie się na przyrodę i jej życie. Wiedza 
helleńska tworzyła koło, którego środek zajmował człowiek, 
patrzący z wysokości na obwód koła. Inaczej dzieje się 
z człowiekiem nowoczesnym. Wiedza nowożytna podobna 
jest raczej do elipsy, w jednym ognisku której stoi czło­
wiek, w drugim zaś nieznane x. Przy każdym nowym wy­
nalazku oba ogniska zbliżają się do siebie, nigdy się je­
dnak nie połączą. Elipsa nie przemieni się nigdy w koło; 
wiedza ludzka nie dojdzie do końca; wszechwiedza nie mo­
że być udziałem człowieka śmiertelnego. Człowiek, dzięki 
wspaniałym odkryciom Kopernika, Bruna, Galileusza uświa­
domił sobie, że ziemia jest maleńkim punktem nieskończo­
nego wszechświata, człowiek zaś marnym robakiem, pełza­
jącym po twardej ziemi. To obniżyło wielkość człowieka, 
przytłumiło nadzieję w możność zdobycia wszechwiedzy. 
Człowiek odczuł, zrozumiał dobrze znaczenie nieskończono­
ści a swoją małość, niezaradność. W prawdziwej pobożno­
ści znalazł on pociechę. Ale pobożność ta pochodziła z głę­
bi duszy i w człowieku nowoczesnym umysłowo dojrza­
łym nie mogła się uciekać do zabobonów ni cudów. Czło­
wiek nowoczesny, znając prawa, konieczność porządku 



— 279 —

w świecie, nie opuszcza rąk, nie wyczekuje pomocy nad­
przyrodzonej, lecz tylko sam na siebie liczy, własnej sile 
ufa, zabiera się energicznie do pracy. Krytycznie się też 
zapatruje na wszystko, co się w tradycji przechowało.

2. Starożytne wieki ceniły wiedzę i pracę umysłową 
tylko dla niej samej. Instytucja niewolnictwa ułatwiała 
obywatelom poświęcenie się „czystej “ wiedzy. Obywatel 
Grecji w wolnych chwilach oddawał się pracy naukowej 
i twórczości artystycznej. Nowa epoka zaś nie ceni wiedzy 
i pracy umysłowej dla niej samej, lecz za jej doniosłość, pra­
ktyczne rezultaty. „Wiedza — to potęga!" Przez naukę pra­
gnie człowiek zdobyć sobie byt doczesny, ażeby się tutaj 
czuć zadowolonym, nie marzyć o wiecznej szczęśliwości.

Cel ten wskazują wyraźnie wybitniejsi myśliciele no­
wocześni. Bacon tą cechę nowej doby ujmuje w formę róż­
nych dewiz. Powiedział on: Wiedza — to potęga!" 1). „Ty- 
le możemy — ile umiemy" 2). Celem jego dążeń — odno­
wienie wiedzy w tym praktycznym kierunku; dlatego to 
dzieło jego „Instauratio magna", traktujące o reorganiza­
cji pracy naukowej, nosi drugi tytuł .,De regno hominis" 
(O panowaniu człowieka). Zaznacza on, że nowa doba roz­
poczyna się od trzech wynalazków: kompasu, prochu i dru­
ku. Przez owe wynalazki wiedza nowoczesna wydaje sobie 
świadectwo swej specjalności, pewności. Stara wiedza ary- 
stotelesowska nadawała się do naukowych dysput — no­
wa wiedza ma na względzie życie, chce w tym życiu wy­
kazać wartość człowieka i jego zdolności, opanować przyro­
dę 3). Jak opanować naturę, wyużytkować doskonale jej 
siły, jakie ona człowiekowi podaj e, czynić wynalazki tech-

1) „Knowtedge is power".
2) „Tantum possumus, quantum scinuis.
3) „Physici est non disputando adversarium, sed naturam operan- 

do vincere" (Patrz Paulsen-. — „System der Ethick.") — 15 wyd. 1900, 
I, str. 133. 



— 280 —

niczne, któreby ułatwiły i uprzyjemniły istnienie docze­
sne — oto ostateczny cel nowożytnej wiedzy. Stąd znacze­
nie i postęp techniki w nowożytnej kulturze. Ubiegły wiek 
oddawał się słodkim marzeniom, że ludzkość dojdzie łatwo 
do wytkniętego jej celu, że przez doskonały rozwój zdolno­
ści umysłowych odnajdzie w życiu ziemskim raj utracony. 
Tak więc racjonalizm i naturalizm, podobnie jak w staroży­
tnych wiekach, znów się dopełniają.

79. Wybitniejsi myśliciele doby „oświecenia" są na­
tchnionymi prorokami tej pięknej przyszłości, a wszyscy 
ludzie zaczynają marzyć, śnić o wiele obiecujących wyni­
kach pracy naukowej.

Powstaje szereg utopij, malujących owo przepiękne 
jutro. Znane są: „Państwo słońca" Campanelli, „Utopia" 
Tomasza Mora, „Opis rzeczypospolitej christianopolitańskiej" 
Andre'a i „Nowa Atlantis" Bacona. Dla przykładu podam 
z tej ostatniej kilka wyjątków. Bacon opisuje szczęśliwy 
lud przyszłości, wśród którego praca naukowa rozkwita 
w całej pełni. Zamieszkuje on szczęśliwą wyspę dalekiego 
zachodu — Nową Atlantydę. Środkowy punkt wyspy zaj- 
muje zakład naukowy i wychowawczy — dom Salomona. 
Odbywają się w nim teoretyczne badania zjawisk przyro­
dy, a wyniki takowych bywają zastosowywane w prakty­
ce — w sąsiednich fabrykach i laboratorjach. Zadaniem 
całego zakładu „poznać przyczyny ruchy, wewnętrzne siły 
natury; rozszerzyć znaczenie ludzkiej potęgi do możliwych 
granic". W olbrzymich, do trzech mil dochodzących prze­
strzeniach podziemnych umieszczone są maszyny, za pomo­
cą których wywołuje się dowolnie ciśnienie powietrza i sto­
pień zimna. Tam się przechowują różne ciała i wyrabiają 
sztuczne metale, leczą przeróżne choroby; tam przebywają 
starcy, którzy doczekali się późnego wieku i posiadają moc 
wiadomości naukowych. Na wysokich górach wyspy wzno­
szą się wieże, na pół mili wysokie, a w nich mieszczą się 
obserwatorja dla spostrzeżeń astronomicznych i meteorolo- 
og.cznych. W innych, specjalnie w tym celu wystawionych 



— 281

budynkach, można sprowadzać burzę, deszcz, śnieg, albo za­
pewnić sobie pogodę. W jeziorach znajdują się rzadkie 
ryby i ptaki wodne; w ogrodach botanicznych pielęgnują, 
aklimatyzują rośliny, ze wszystkich części świata przywie­
zione. Są też ogrody zoologiczne z rzadkimi okazami zwie­
rząt, jakie chowane są w celach doświadczalnych, do wi­
wisekcji i t. d., i t. d. Wreszcie między wodami, otaczają­
cymi wyspę, najważniejszą jest woda rajska, która utrzy­
muje zdrowie, czerstwość tamtejszych obywateli, przedłuża 
życie ludzkie 1).

Państwo powołane będzie do urzeczywistnienia tego 
racjonalnego dobrobytu. Hobbes podziela przekonanie, że 
wiedzę uprawiać należy dla jej potęgi. Uważa on siebie za 
twórcę filozofji państwowej, a w dziele swym głosuje za 
absolutną monarchją, która będzie opatrznością dla swych 
poddanych, zapewni im spokój i dobrobyt. Według niego, 
poza państwem panuje namiętność, wojna, tchórzliwość, 
bieda, występek, barbarzyństwo, nieświadomość, dzikość; 
w państwie zaś rozum, pokój, bezpieczeństwo, bogactwo, 
towarzyskość, wykształcenie, wiedza, szczęście 2).

W tym samym kierunku w swej pracy naukowej po­
stępował i Descartes. W pierwszym dziele „Rozprawa o me- 
todach“ (Discours de la methode) zwraca już uwagę na 
praktyczne rezultaty pracy naukowej dla życia ludzkiego. 
Maluje on pięknymi barwami, obraz człowieka przyszłości, 
który zapanuje wszechwładnie nad żywiołami, całą przyro­
dą. Zapoznawszy się doskonale z umiejętnością lekarską — 
stanie się panem istotnym swego zdrowia. Przez cnotę 
i moralną doskonałość pozyska sobie absolutne szczęście 
ziemskie; nie będzie umierał w cierpieniach, lecz spokojnie 
zaśnie w podeszłym wieku.

1) Paulsen, wyż. wym. I, 133 i dalsze.
2) Tenże, str. 139.



— 282 —

Charakterystycznym przykładem owej praktyczności, 
cechującej nowoczesny racjonalizm, jest fakt ten, że Des- 
cartes miał projekt założenia szkół fachowych, rzemieślni­
czych i przemysłowych. Zwolennik jego i przyjaciel d‘Ali- 
bert, ofiarował mu na ten cel znaczną sumę. Descartes 
ułożył plan nauki dla robotników paryskich. Niedaleko 
College du roi — dzisiejszej College de France — miał 
się wznosić ogromny budynek z dużymi salami, przezna­
czonymi na pomieszczenie poszczególnych rzemiosł. W każ­
dej sali rzemiosł miał być zbiór wszystkich potrzebnych 
narzędzi, przyrządów dla robienia rozmaitych prób, uła­
twiających nowe wynalazki w zakresie danej pracy. Każ­
dy oddział posiadał swego nauczyciela, który prócz facho­
wego wykształcenia, obowiązany był znać dobrze matema­
tykę i fizykę. Descartes od tego zakładu oczekiwał i mo­
ralnych rezultatów. Miał nadzieję, że rzemieślnicy, zasma­
kowawszy w szlachetniejszym życiu, bo wykłady teorety­
czne miały się odbywać w niedzielę „po nieszporach* — 
odzwyczają się od pijaństwa, rozpusty. Cały plan miał być 
urzeczywistniony po powrocie Descartes’a ze Szwecji, lecz 
jego nagła śmierć zniweczyła ten piękny projekt 1).

I Komensky, w swych dążnościach pansoficznych miał 
ten sam cel na myśli. „Od dobrego porządku wszystko za- 
leży". Złączenie w całość wiadomości ludzkich, zapewni 
dobroczynny wpływ ich na społeczeństwo, przyczyni się 
do zadowolenia człowieka. Komensky nie był naturalnie 
racjonalistą. Rozum u niego podlegał wierze; życie docze­
sne, według chrześcijańskiego pojęcia, uważał za przygoto 
wanie do życia wiecznego. Pansofję utożsamił z chrześci­
jaństwem. Był on jednak realistą, chcącym formy treścią- 
rzeczą zastąpić; był „czeskim bratem", który pragnął pogo­
dzić przyrodę z chrześcijaństwem i wierzył w postęp ludz­
kiego umysłu i ducha. Chciał on, by jeden, jednolity teo-

1) Bertrand Al. L‘Enseignement integral 92. 



— 283 —

retyczny pogląd na świat i życie stal się podstawą ogól­
nego polepszenia. Ostatnia część jego wielkiego dzieła pan- 
soficznego miała podać sposób, w jaki należy wyużytko- 
wać w życiu praktycznym wiadomości teoretyczne. Z tym 
się łączy jego pragnienie wytworzenia jednolitego syste­
matycznego wychowania dla całego ludu, opartego na prze­
konaniu, że całe życie ludzkie powinno być szkołą, a szko­
ła naodwrót obrazem i przygotowaniem do życia.

Zapalonym czcicielem rozumu jest Leibniz, pokrewny 
umysł Komensky’ego. Jego racjonalizm, t. j. wiara w do­
niosłość rozumu, łączy się z nieograniczonym optymizmem, 
każącym mu uznawać ten świat za najlepszy ze wszyst­
kich możliwych światów. Starał się on o organizację pra­
cy naukowej, po jakiej spodziewano się wiele korzyści. 
On i jego następcy wierzą w to, że zgodna współdziałal- 
ność wszystkich narodów europejskich na polu pracy nau­
kowej i kulturalnej doprowadzi do poznania wszystkiego, 
a ono zaś przyniesie ludzkości trwały pokój, dobrobyt 
i szczęście. W tym celu zakładał akademje naukowe; pra­
cował nad wynalezieniem wspólnego pisma (pasigrafia), 
za pomocą którego mogliby się porozumiewać uczeni wszech 
narodów (lingua characteristica). Ściśle określone pojęcia 
miały mieć znaki, do algiebraicznych podobne.

Wiara w rozum ludzki stała się więc dogmatem. 
Scholastyczne określenie „Człowiek jest rozumne zwierzę" 
(Homo est animal rationale) miało zastosowanie w XVIII 
stuleciu. Tendencją doby oświecenia było zracjonalizowanie 
wszystkiego. Wszystko: religja, państwo, prawo i t. d. po­
winno być zgodne z rozumem.

Dążność ta zwracała się najpierw w kierunku religji] 
wzorując się na deizmie angielskim. Rozszerzało się prze­
konanie, że wszystkie wyznania religijne, posiadają jakąś 
wspólną treść, którą wyprowadzić można z czystego rozu­
mu przyrodzonego, bez pomocy objawienia, a której pun­
ktem kulminacyjnym jest wiara w istnienie Boga, nie­
śmiertelność duszy i wolną wolę. Artykuły te uznano za 



— 284 —

wspólne wszystkim wyznaniom pozytywnym i chciano zbu­
dować na ich podstawie religję rozumu. Inne artykuły, 
obrzędy — to są tylko dodatkowe rzeczy, powstałe bądź 
dzięki nieświadomości ludzkiej, zabobonom, bądź gorącym 
uczuciom pobożności, a wreszcie, dzięki wyrachowaniu księ­
ży. Jednocześnie szerzyło się przekonanie, zgodne z ra­
cjonalizmem, że religje są tworem jednostek. Religja jedno­
stek potrzebna jest dla utrzymania porządku w państwie, 
rozumnie prowadzonym. Groźba kary wiecznej powstrzy­
muje rzeczywiście od wielu występków; nadzieja wiecznej 
szczęśliwości prowadzi do cnotliwego życia. Cały charakter 
umysłowy ośmnastego stulecia nosi znamię racjonalizmu. 
Przemyśliwano też wówczas nad początkien mowy. Wszyst­
kie teorje schodziły się w zdaniu, że mowa, podobnie jak 
i religja jest wynalazkiem ludzkim. Fiedemann wydał 
w 1772 r. rozprawę „O początku mowy", z której przyta­
czam urywek: „Człowiek żył pierwotnie w stanie zwierzę­
cym. Skoro mu się takie życie sprzykrzyło, raczął wzdy­
chać do lepszej przyszłości, rozbudził się w nim instynkt 
towarzyski, a z nim i chęć porozumiewania się z innymi. 
Najpierw zaczął posługiwać się giestami, wkrótce jednak 
przekonał się o niedostateczności takiego porozumiewania. 
Zastanowiwszy się nad głosami, wydawanymi przez zwie­
rzęta, począł rozmyślać, czy i on nie mógłby się posiłko­
wać podobnymi dźwiękami. Więc naśladował najpierw gło­
sy zwierzęce, później je zmieniał, każdemu wyznaczył pe­
wną myśl i wynalazł sobie mowę".

Państwo powstało znów przez umowę społeczną. Lu­
dzie uznali, że byłoby dobrze posiadać jakąś instytucję, 
któraby wzamian za to, że jednostki poddając się jej pra­
wom, rozkazom, tracą swobodę pierwotną — gwarantowa­
ło im spokój, bezpieczeństwo, opiekę państwową. A pań­
stwo ówczesnej epoki — według ogólnego pojęcia — po­
wołane jest do wypełnienia tego rozumnego zadania. Pań­
stwo, które powoli zwyciężyło kościół i wcieliło się w oso­
bę panującego, z nieograniczoną władzą — ma na celu



285 --

szczęście ogółu (salus populi). Monarchowie są jakby ziem­
ską opatrznością dla swych poddanych. Dbają nietylko 
o podniesienie handlu, przemysłu, rolnictwa, lecz i o wy­
chowanie, wykształcenie, sztukę i literaturę. Uczeni i arty­
ści mile byli wówczas widziani na dworach panujących; 
ceniono bardzo ich pracę.

Cała sztuka nosiła piętno racjonalizmu. Tendencją jej 
było batvić i imoralniać jednocześnie. To też w XVIII w. 
wiele było przepisów, w jaki sposób należy budować poe­
zje w duchu racjonalizmu. Poezja dydaktyczna, wiersze mo­
ralnej treści nigdy nie kwitły tak, jak w XVIII wieku. Ca­
la twórczość artystyczna powinna być swą jasnością, ści­
słością, logicznością — odbiciem swej doby. Temu odpowia­
da zasadniczy warunek dobrego dramatu: jedność akcji, 
czasu i miejsca. I architektura była wyrazem doby. Po wy­
smukłych linjach gotyckiego stylu ze średnich wieków 
i wspaniałości romańskiego stylu — wznoszą się proste bu­
dowle, o prawidłowym, praktycznym planie.

Stł^dja historyczne tej epoki również noszą na sobie to 
samo piętno. Dobie „oświecenia" przynależy wprawdzie 
zasługa podania pragmatycznego opisu faktów history­
cznych, zamiast kronikarskiego ich wyliczania, ale opisu 
tego nie dokonywano na podstawię sumiennych, szczegóło­
wych badań źródeł, lec zestawiano go przy pomocy wielu 
domysłów. Była to. raczej jakaś filozof ja dziejów. Za przy­
kład mogą służyć „Rozprawy o historji powszechnej" Bos- 
suet‘a, „Ideja do filozofji dziejów ludów" Herdera. Wszyst­
kim szło o wykazanie idei, które w historycznym rozwoju 
ludów panowały.

Ówczesne teorje polityczne domagały się zbudowania 
nowego państwa, co miało zastąpić dawne, przestarzałe — 
na fundamentach rozumu stawiane. Powinno się ono opie­
rać na stałych zasadach rozumu, a zwłaszcza na przyro­
dzonych prawach człowieka, które po ogłoszeniu przez re­
wolucję francuską wolności, równości, braterstwa — stają 
się zasadniczym dogmatem nowych instytucji państwowych. 



— 286 —

Ogłoszenie przyrodzonych praw człowieka w 1789 r. jest 
najważniejszym faktem XVIII wieku.

Wszystko więc podległo racjonalizmowi. W encyklo- 
pedji francuskiej d’Alemberta i Diderofa umieszczona jest 
systematyczna całość wiedzy ludzkiej z ówczesnej doby, ca­
ły pogląd rozumu na świat i życie. Wszystko przeszłe, co 
tradycja przechowała, odrzuca się jako nierozumne, refor­
muje się zgodnie z wymaganiami rozumu. Czas i prze­
strzeń podlega też racjonalizmowi. Wynaleziono miarę me­
tryczną, zaprowadzono system dziesiętny; Francję podzie­
lono na departamenty. Wreszcie zaczęto liczyć lata od no­
wej ery — od 1791 roku z tym przekonaniem, że dla lu­
dów Europy rozpoczyna się nowa, piękniejsza epoka. A by­
ła to era władzy naturalnej, ubóstwianego rozumu i mia­
ła przynieść ludzkości raj upragniony. Owo ubóstwianie 
rozumu dochodzi do zenitu podczas rewolucji francuskiej, 
gdy w kościele „Notre Dame“, na ołtarzu, umieszczono bo­
ginię rozumu.

W drugiej połowie XVIII w. optymizm, na podkła­
dzie racjonalizmu wyrosły, stał się bardzo rozpowszechnio­
nym. Z nim spojoną jest reforma wychowania. Wierzono 
wówczas, że wszyscy ludzie przynoszą z sobą na świat pe­
wne zdolności umysłowe. Jeśli więc dzieci wychowuje się 
odpowiednio, systematycznie, wyrosną na prawdziwie rozu­
mnych ludzi, Stąd ogromna wiara w wszechpotęgę wy­
chowania: Jeśli ludzie są należycie wychowywani i uczeni, 
będą mądrymi i szczęśliwymi. Szkolnictwo z pod opieki 
kościoła przeszło pod kierunek państwa.

Jednocześnie powstał ruch filantropijny (filantropinizm 
w wychowaniu}. Ze szkół usunięto karę cielesną. Wyma­
gano od wychowania zajęcia się ciałem i duszą dziecka, 
rozwijania przyrodzonych zdolności, ćwiczenia je w miłości 
bliźniego. Starano się również i w sądownictwie zaprowa­
dzić reformy, znaczenia pedagogicznego. Na złoczyńcę pa­
trzono jako na istotę nieszczęśliwą, która wskutek braku 
odpowiedniego wychowania, nieprzyjaznych okoliczności, 



— 287 —

a często i dzięki otoczeniu — weszła na drogę występku. 
Zaczęto więc wznosić, prócz więzień, domy poprawcze, 
ochronki, przytułki dla starców, instytuty dla głuchonie­
mych i ślepych — słowom położono wtedy kamień wę­
gielny pod systematyczną, zorganizowaną pracę filantropij­
ną, jaka rozwinęła się w XIX stuleciu.

Naturalnym jest zjawiskiem, że racjonalizm nowoży­
tny był optymistycznym. Wierzono przecież, iż przez zdoby­
cie wykształcenia, rozwój umysłu, staje się człowiek szczę­
śliwym zupełnie. Racjonalizm łączy się zawsze z natura­
lizmem. Hettner w swej historrji literatury XVIII w. po- 
daje zajmujący dokument ówczesnego zapatrywania. W mie­
ście Gotha znaleziono na szczycie wieży kościoła św. Mał­
gorzaty akt pamiątkowy 1784 r. Akt ten brzmi:

„Nasze czasy były najszczęśliwszym okresem XVIII 
wieku. Cesarz, królowie, książęta, wiedzeni ideją humani­
tarną, zstąpili ze swej niedostępnej wysokości; pogardzają 
przepychem, stają się ojcami, przyjaciółmi, powiernikami 
swego narodu.

Religja objawia się w całym majestacie swej bo- 
skości. Oświecenie idzie naprzód olbrzymiemi kroki. Pań­
stwo zyskuje tysiące naszych braci i sióstr, co żyli w świą­
tobliwej bezczynności. Nienawiść religijna, krępowanie 
sumienia upada całkiem. Rozszerza się i zwycięża miłość 
bliźniego i wolność myśli. Sztuka i wiedza kwitnie. Rze­
mieślnicy, dzięki swej zręczności, dochodzą do artyzmu. 
Wiedza praktyczna kiełkuje we wszystkich stanach. Oto 
macie wierny obraz naszej epoki. Nie patrzcie na nas po­
gardliwie, zgóry, jeśli stoicie rzeczywiście wyżej od nas 
i więcej, niż my, umiecie. Raczej zastanówcie się i pojmij- 
cie — na mocy tego opisu, jak bardzo wysoko podnieśliśmy 
nasze stanowisko, jak je wzmocniliśmy. Zróbcie to samo 
dla waszego potomstwa i bądźcie szczęśliwi" 1).

1) Litteraturgeschichte des 18. Jahrhunderts. UL, 2, 170. Porównaj:
Paulsen. System der Ethik, 141 str.



288 —

Słowa te są jakby wyrokiem z testamentu racjonali­
zmu, zapału optymistycznego doby oświecenia. Czy się te 
wszystkie marzenia spełniły? Gdybyśmy się na progu dwu­
dziestego stulecia zapytali, czy przez ten niezwykły roz­
wój zdolności umysłowych, przez ową cześć dla rozumu, 
ludzkość osięgła szczęście, wytworzyła sobie raj na ziemi — 
odpowiedź byłaby napewno przeczącą.

81. Lecz i ludy ośmnastego wieku zostały przebudzo­
ne z tego snu miłego. Dokonała tego trzeźwa rzeczywistość 
i głosy przeciwników zbytecznego cenienia rozumu. Oni 
zwrócili uwagę na drugą, głębszą stronę duchowej natury 
człowieka: na jego uczucie i wolę. Na czele tego nowego 
kierunku stoją: Rousseau, Hume i Kant. Jako przeciwsta­
wnia racjonalizmu ukazuje się romantyzm.

Wszystkie śmiałe, plany i iluzje optymizmu, na racjo­
nalizmie opartego — były ruchem arystokratycznym, ogra­
niczały się do wyższych warstw społeczeństwa, podczas, gdy 
lud nie posiadał jeszcze prawie żadnych praw, jęczał w nie­
woli. Nierówność ta uderzyła przedewszystkim J. Rousseau’a 
(nr. 1712, zm. 1778), który był obcym swej dobie. Cała 
otaczająca go atmosfera kulturalna wydawała mu się nie­
naturalną, wyrafinowaną. Przeszkadzało mu to ciągłe ro­
zumowanie. Więcej uczucia, a mniej rozumu; więcej natu­
ry — mniej cywilizacji. Sam on najchętniej przebywał 
w otoczeniu przyrody i zagłębiał się w myśli nad stanem 
pierwotnego człowieka, jego czystą, nieskażoną naturą. 
Rousseau był przeciwnikiem arystokratycznego racjonali­
zmu, jaki wśród encyklopedystów francuskich i w salonach 
paryskich tylu miał zwolenników. Był on plebejuszem, du­
mnym ze swej samodzielności i niepodległości. On jest 
pierwszym filozofem, demokratą. Suchemu, ubóstwianemu 
dotąd rozumowi, przeciwstawił uczucie i naturę. Akademja 
w Dijon w 1749 r. ogłosiła konkurs na najlepszą odpo­
wiedź na pytanie: „Czy podniesienie wiedzy i sztuki przy- 
.czyniło się do uszlachetnienia obyczajów". Pytanie to było 
bardzo na czasie. Literatura przepełniona była odami na 



289

cześć rozumu i wykształcenia, nauki przyrodnicze,- kwitną­
ce wówczas, wielbią rozum. Encyklopedja francuską miała 
być koroną prac i dążności doby oświecenia. Słowem, wia­
ra w rozum i jego wszechpotęgę była dogmatem, przeciw 
któremu nikt nie śmiał wystąpić. A tu w czasie ogólnego 
ruchu, zapału, „oświecenia" — akademja rzuca pierwsza 
w Europie trzeźwe pytanie, czy tak jest w rzeczywistości, 
czy spełniły się nadzieje, na rozwoju rozumu pokładane, 
czy się ziściły piękne marzenia? Zapytanie uderzyło 
w Rousseau‘a niby piorun. Szedł właśnie odwiedzić uwię­
zionego Diderofa, gdy w drodze wypadkowo przeczytał 
o ogłoszonym konkursie. Przejęty do głębi, usiadł pod 
drzewem i zaraz napisał część swej odpowiedzi. Była ona 
wogóle krótką, ale wymowny protest uczucia przeciw 
rozumowi, znalazł oddźwięk w całej Europie. „Wie­
dza i sztuka ujemnie wpłynęły na moralność czło­
wieka, nie uczyniły go szczęśliwym. Wiedza i sztu­
ka są to owoce bezczynności; zamiłowania do wygód 
i przepychu — one to wytwarzają nierówność społeczeń­
stwa. Człowiek z natury jest dobrym — społeczeństwo 
i cywilizacja uczyniły go złym; człowiek z natury jest wol­
nym — ■ społeczeństwo i cywilizacja uczyniła go niewolni­
kiem, był on z natury szczęśliwym — społeczeństwo i cy­
wilizacja uczyniła go nieszczęśliwym, biednym. Rousseau 
swymi zasadami, występującymi przeciw rozumowi, a w obro­
nie uczucia, woli człowieka i jego wrodzonej natury — wy­
warł wpływ na całą dobę. On jest pierwszym romantykiem, 
przemawiał on gorąco za powrotem, zbliżaniem się do na­
tury, za prostymi stosunkami. Wartości człowieka nie sta­
nowi jego wykształcenie umysłowe, lecz głębokie uczucie, 
wysoka moralność.

Jednocześnie w Anglji wystąpił Dawid Hume (ar. 1711, 
zm. 1776). Sceptycyzmem swym zburzył sąd, że rozum 
jest wszechwiedzącym; dowodził, że nietylko poznanie i fi­
lozofowanie może być podstawą czynów, postępowania czło­



— 290

wieka. Etykę swoją zbudował na teorjach o uczuciach (afe­
ktach), których zasadniczymi pierwiastkiemi są: uczucie 
przyjemności i nieprzyjemności. Najważniejszym z afektów 
jest sympatja, jako naturalna radość ze szczęścia drugich, 
a boleść z ich niepowodzenia. Treścią życia moralnego jest 
praca nad uszczęśliwieniem bliźniego.

Hume swoim sceptycyzmem przebudził E. Kanta (ur. 
1724, zm. 1804) z jego snu dogmatycznego. Kant wyka­
zał później naturalne granice i zakres ludzkiego rozumu, 
niemożność absolutnego poznania.

Gdybyśmy nawet przy pomocy empirycznych środ­
ków rozszerzyli w przestrzeni i czasie horyzont wiedzy 
i poznania swego, gdyby ludzie stali się kiedyś wszechwie­
dzącymi, czyli gdyby nauki empiryczne wypełniły swe za­
danie do ostatniej litery, gdybyśmy o każdym zjawisku 
mogli podać dokładne, konkretne objaśnienie — to jednak 
wiedza nasza byłaby jeszcze względną tylko.

Kant szedł śladami Hume’a, Rousseau‘a. Doprowadził 
do punktu kulminacyjnego racjonalizm, ale również odkrył 
jego słabe strony i wskazał kierunek, w którym rozwijać 
się będzie myśl ludzka. Schopenhauer (ur. 1788, zm. 1861) 
nawiązał swą naukę o woli na przewodnią nić filozofji Kan­
ta. W naszych znów czasach L. Tołstoj przeciwstawia war­
tość wiary rozumowi.

82. Przekonano się wreszcie, że marzenia doby 
„oświecenia" nie wystarczają. Ludy europejskie, dzięki ro­
mantyzmowi, co był przeciwstawnią jednostronności tej 
epoki, zwróciły się znów do natury. Owo wznowienie natu­
ralizmu pociągnęło za sobą konieczne wskrzeszenie studjów 
klasycznych w jego duchu. Powstał tedy ruch nowohuma- 
nistyczny^ jaki na końcu ośmnastego, a początku dziewię­
tnastego wieku nadał studjom klasycznym nowy zupełnie 
kierunek i wskazał zasadniczo odmienny cel, różny od celu 
humanizmu odnowienia. Nie uczono się języków klasycz­
nych (zwłaszcza łaciny) dla korzyści praktycznych, dla na­
śladowania ich formy (imitatio); moment językowy odsu­



— 291 —

wano na plan uboczny, starając się jedynie o rzeczywiste 
poznanie kultury starożytnej, ocenienie jej wpływu na ogól­
ny rozwój umysłowy ludów Europy. Również studjowano 
poważniej język grecki. Najbardziej jednak zajmowano się 
nauką języka ojczystego i własną literaturą.

Ideały i reformy pedagogiczne z minionych epok 
rozwinęły się i urzeczywistniły w XIX stuleciu. Szkoły 
początkowe wydostały się z pod dozoru kościelnego, prze­
szły pod opiekę świecką. Nauka elementarna stała się 
obowiązkową, a w wielu miejscach i bezpłatną. Spełniło się 
pragnienie Komensky‘ego, żeby każdy — bogaty, czy ubo­
gi, kobieta, czy mężczyzna, nabył wykształcenia szkolne­
go, mógł czerpać ze źródła wiedzy. W szkołach średnich, 
starano się połączyć w duchu humanistycznym znajomość 
historyczną dawnej kultury, ze znajomością współczesnej 
historji; badania nauk przyrodniczych z wiadomościami 
technicznymi. Zakładano gimnazja realne, szkoły specjal­
ne, fachowe: Uniwersytet — ten cenny legat średnich wie­
ków — został zreformowany: fakultet teologiczny utracił 
swe pierwszorzędne stanowisko, a wydział filozoficzny zró­
wnano z innymi. Obok uniwersytetu powstały wyższe za­
kłady specjalne, mające też same prawa.

Szkoły zostały upaństwowione, a prócz tego dostępne 
dla szerszych warstw społeczeństwa. Znikła różnica ma­
jątkowa, rodowa — każdy ma przystęp do przybytków 
wiedzy. Uniwersytety i wyższe zakłady naukowe otwarły 
kobietom swe podwoje. Powstają uniwersytety ludowe, 
zbliżające inteligencję z masami ludu. Poza wykształce­
niem umysłowym zwraca się uwagę na rozwój fizyczny, 
na kształcenie strony uczuciowej, moralnej. Nie podziela­
my ani optymizmu doby oświecenia, ani pesymizmu Scho­
penhauera. Dążności kulturalne współczesnych ludów prze­
pełnione są wiarą w melioryzm, rozwój, postęp, w potęgę 
ducha i umysłu ludzkiego, w zwycięztwo moralności. 
W miarę, jak szerokie warstwy przyjęły udział w umysło­
wym życiu, wzmogło się przywiązanie do życia, pragnienie



292 —

wzniesienia człowieka na lepsze stanowisko w świecie, 
w społeczeństwie przez wlanie mu wiary w własne siły 
i zamiłowania do pilnej pracy. Wszechstronny, zadziwia­
jący wprost rozwój ludów europejskich w danej chwili— 
zmierza bezwątpienia do wytworzenia nowego typu kultu­
ralnego. Stulecie dziewiętnaste było epoką potężnego ru­
chu, usilnej, gorączkowej pracy kulturalnej — synteza zaś 
sama i wytworzenie nowego typu kultury — będzie dziełem 
przyszłości.



VIII.

Uwagi końcowe.

(Pierwiastki nowej kultury: naturalizm, racjonalizm, voluntaryzm, humani­
taryzm jako miłość bliźniego).

83. W dziele niniejszym śledziliśmy rozwój filozofji 
i wiedzy z jednej, a religji z drugiej strony. Przekonaliśmy 
się, że w starożytnych wiekach religja była instytucją pań­
stwową, podległą filozofji; w średnich wiekach religję złą­
czono z filozofją, która się stała jej służebnicą; w nowej 
epoce filozofji oddzieliła się od teologji, obie stały się sa­
modzielnymi. We współczesnej nam dobie przejawia się 
widocznie dążność do wytworzenia nowej syntezy.

Przekonanie, że człowiek nie jest istotą jednostronną, 
jedynie rozumną, lecz, że składają się na nią dwa również, 
a nawet i więcej ważne składniki: uczucie i wola — staje 
się coraz powszechniejszym. Dla tego też doba nasza ob­
jawia szczere pragnienie religijnego i moralnego odrodzenia.

W dążności tej widzę konieczną i naturalną reakcję 
przeciw racjonalizmowi zeszłego stulecia, przeciw jedno­
stronnemu kształceniu rozumu na niekorzyść innych stron 
duszy. Człowiek oczekiwał od rozumu, wiedzy, filozofji

Bibl. Sam. Rozwój umysłowy ludów Europy. 20 



294 —

wyjaśnienia zagadnień światowych i szczęścia — i zawiódł 
się w swych nadziejach. W zakresie wiedzy człowiek gubił 
się w coraz większej ilości pojedynczych wiadomości; świat 
dostarczał mu coraz więcej nowych zagadnień, nierozstrzy­
gniętych pytań. Człowiek nowoczesny nie może też na­
zwać się szczęśliwym. To też uczucie i wola domaga się 
swych praw, stara się o moralne odrodzenie.

Każda epoka w dziejach ludów, kulturalnie ukształto­
wana, miała zawsze swą wiedzę, filozofję, swą religję i swą 
sztukę.

Jeśli nasz pochmurny, niejasny światopogląd ma uledz 
zmianie — jest to ból, troska i ciemność świata ma się 
przemienić w radości światło; jeśli na miejsce pesymizmu 
i wątpliwości ma się pojawić ufność spokojna, jeśli w na­
szym kulturalnym społeczeństwie ma się zrodzić nowe mło­
de, a wiele obiecujące życie — potrzeba koniecznie nowej 
syntezy pierwiastków kulturalnych, potrzeba wogóle odro­
dzenia kulturalnego. Religja przyszłości nie będzie rościć so­
bie prawa do podawania naukowych poglądów i teorji 
o świecie, musi pozbyć się antropomorfizmu, zmniejszy 
i złagodzi swą dogmatyczność, a przez to dodatniej, po­
myślniej wpływać będzie na życie ludzkie, podniesie po­
ziom moralności, więcej szerzyć będzie dobro. Indywidual­
ność i etyka są typowymi znamionami nowego życia reli­
gijnego.

Dwa są pierwiastki nowej kultury, przekazane nam 
przez rozwój historyczny: ze starożytnych czasów greckich 
przejmujemy naturalizm i racjonalizm^ wskrzeszony przez od­
rodzenie i nowohumanizm; ze średnich wieków czyste chrze­
ścijaństwo — jego dodatnią stronę miłość Boga i bliźniego. 
W ten sposób postępujemy dalej kulturalnie, idąc drogą 
odrodzenia i reformacji.

Przez połączenie dwu wymienionych składników wy­
tworzy się nowy typ kulturalny.

Współczesny człowiek powraca przedewszystkim do 
naturalizmu. Mimo, że jest chrześcijańskich przekonań, nie 



— 295 —

myśli wyłącznie o życiu pozagrobowym, nie wyczekuje po­
mocy od laski nadprzyrodzonej; nie wierzy w cuda, nie 
szuka prawdy i nauki w zjawieniu lecz liczy na swe wła­
sne siły, ceni życie doczesne i pragnie pozyskać sobie w nim 
znaczenie, chce być szczęśliwym.

Dalej współczesny człowiek wierzy w potęgę rozumu 
ludzkiego, ale nie przyznaje mu, jak to czyniła doba oświe­
cenia, wartości absolutnej, nie sądzi, żeby polepszenie doli 
ludzkiej mogło być jedynie dziełem rozumu. Uczucie i wo­
lę uważa on za równoznaczną z rozumem część duszy, na­
wet żywotną siłę człowieka. Racjonalizm więc został do­
pełniony i złagodzony przez roluntaryzm.

Człowiek nowoczesny przejmując naturalizm i racjo­
nalizm z kultury greckiej, stara się z drugiej strony urze­
czywistnić chrześcijańską miłość bliźniego. Miłość ta powinna 
się stać organicznym składnikiem życia nowoczesnego, 
przeniknąć wszystkie jego objawy; powinna się przedostać 
do prawodawstwa — powinna odsunąć, zniweczyć wszy­
stko, co się z nią nie godzi. Miłość ta nie może się odzy­
wać z ambony i książek tylko, lecz musi dostać się do ży­
cia, stać się rzeczywistością; musi stworzyć szlachetny hu­
manitaryzm, który w każdym człowieku — człowieka 
szanuje, a pracę dla dobra bliźniego za obowiązek uważa. 
Miłość ta uświęci życie rodzinne i społeczne.

Przez połączenie tej dodatniej strony chrześcijaństwa 
ze starożytnym naturalizmem i racjonalizmem — powstaje 
nowoczesna humanitarność czynna, świadoma a potężna miłość 
bliźniego^ którą każdy człowiek powinien sobie przyswoić.

Wszyscy, co pragną odnowić istotę życia chrześcijań­
skiego, podnieść wychowanie młodzieży — wszyscy do niej 
dążą. Już Komensky ją podnosi, gdy wyraża chęć, żeby 
najmniejszemu dziecku wszczepiać przekonanie, że czło­
wiek nię rodzi się dla samego siebie, lecz dla Boga i bli­
źniego, to jest dla społeczeństwa, dla całej ludzkości, że 
powinien starać się jaknajwięcej dobrego bliźnim wyświad­
czyć.



— 296 —

Pestalozzi^ największy pedagog dziewiętnastego stule­
cia uważał czynną miłość bliźniego za prawdziwą poboż­
ność. Piękne są jego słowa: „Nic nie pomoże, gdy mówisz 
biedakowi: „Jest Bóg", a sierocie: „Masz ojca w niebie". 
Przez słowa same żaden człowiek nie nauczy drugiego 
o Bogu. Lecz jeśli dopomożesz biednemu, tak, by żyć 
mógł — ukażesz mu Boga, jeśli wychowasz człowieka, t. j. 
zastąpisz mu ojca — doprowadzisz go do tego, że pozna 
Ojca w niebiesiech, które serce twoje tak ukształcił, żeś 
musiał się zająć jego wychowaniem... Pójdźcie ze mną do 
lepianek nędzarzy, do łez sierot... Tam poznacie Boga, 
nauczycie się być dobrymi, „staniecie się ludźmi". Miłość 
Boga a bliźniego — to jedno i toż samo. Boga tylko 
w bliźnim można kochać.

„Nowoczesna miłość bliźniego musi być prawdziwa, 
energiczna, trwała, ustawiczna, pamiętliwa. Nie wystarczy­
łoby jej, gdybym współczuł biedzie wówczas, gdy przyj­
dzie nędzarz i przerwie mi wygodny odpoczynek. Dziś mi­
łość ta oznacza nie zaznać spokoju z powodu biedy mate- 
rjalnej i moralnej; dziś miłość ta znaczy — pracować wy­
trwale z oczami zapatrzonymi w tę nędzę i wtedy nawet, 
gdy jej nie widzimy." 1).

KONIEC.

1) Masaryck T. G. „Kwestja socjalna 578 str. i „Główne ideje hu- 
manitarne", str. 53 i dalsze.



Spis rozdziałów i ich treść.
_____  Str.

1. Kilka słów o autorze................................................................ 5

I. Wstęp. (Problemat świata i życia ludzkiego.—Filozofija a re- 
ligija, ich wzajemny stosunek do siebie.).................. 7

II, A. Zapatrywania greków na świat i życie. Grecki natu­
ralizm. (Charakter greckiej religji.—Zapatrywanie greków 
na przyrodę, życie, rodzinę, państwo.—Małżeństwo i stano­
wisko kobiety u greków. — Życie a śmierć. — Zasada etyki 
greków: życie zgodne z naturą.—Doskonałość jako organicz­
ne połączenie dobra z pięknem.—Wychowanie greckie) . . 16

III. Grecki racjonalizm. (Rozwój umysłowości greckiej. — Róż­
nica między filozofją grecką a średniowieczną.—Stosunek fi - 
lozofji do religji. — Warunki greckiej filozofji.— Trzy okresy 
filozofji: Kosmologiczny, antropologiczny, mistyczny. — Bada­
nie świata i przyrody przed Sokratesem. — Nauka Platona 
i Arystotelesa o czterech żywiołach.—Teorja gieocentryczna. 
Znaczenie nauki Pitagorasa o środkowym ogniu i ruchu zie­
mi.—Problemat życia wogóle, zwłaszcza ludzkiego przed So­
kratesem.—Rozwój tworzenia się pojęć o duchowości.—Bada­
nie charakteru i zakresu ludzkiego poznania prowadzi do sce­
ptycyzmu.—Znaczenie sofistów. — Sokrates—morahiy refor­
mator swego narodu.—Jego śmierć męczeńska.—Treść nauki 
Sokratesa. — Filozofją Platona: podział świata na zmysłowy 
(fenomenalny), nadzwysłowy (idealny) stanowi istotę nauki 
Platona.—Zabarwienie chfześcjańskie platonizmu. — Piękno



— 298

Str.
i dobro; miłość platoniczna.—Filozof ja Arystotelesa: materja 
i forma. — Stopniowanie w naturze; dusza roślin, zwierząt, 
ludzi. — Etyka Arystotelesa- życie rozumne, cnota jako gra­
nica między dwiema krańcowościami.—Epikurejczycy, Stoicy. 
Sceptycyzm.—Mistycyzm nowopitagorejski, grecko-żydowski 
i nowoplatoński.—Połączenie się filozofj z religją) ....

IV. Chrześcjaństwo a średnie wieki. Chrześcjaństwo. (Chry- 
stjanizm i judaizm.—Chrystjanizm a grecka filozof ja.—Ujem­
ne cechy chrześcijaństwa, a) Supranaturalizm. Chrześcijański 
pogląd na życie doczesne, społeczne, rodzinne; na majątek, 
zdrowie, piękność fizyczną, sławę, męstwo, wojnę (krzyż i 
miecz) na śmierć, cierpienie i troski. Żywot pustelniczy i za­
konny (ślub posłuszeństwa, czystości i ubóstwa). Cierpliwość 
i pokora, b) Supraracionalizm. Niechęć do wszelkiej wiedzy 
światowej. Św.: Hieronim, Laktancjusz, Tertullian, Bazyli 
Wielki.—Dodatnia strona chrześcijaństwa. Poddanie się woli 
Boga. Miłość Boga. Braterstwo ludzi. Miłość bliźniego 
(miłosierdzie) i jej znaczenie. Istota moralności chrześcijań­
skiej: moralne odrodzenie. Życie święte). . ,........

V. Pogląd na świat i życie w średnich wiekach. (Supranatura- 
lizm średnich wieków.— Zboczenie od poglądu supranaturali- 
stycznego. — Pogodzenie chrześcjańskiego supranaturalizmu 
z racjonalizmem. Przyczyny rozdźwięku między chrześcjań- 
stwem ewangielicznym a historycznym. — Teologja i filozo- 
fja. — Charakter umysłowości średniowiecznej.—Pismo świę­
te i Arystoteles.—Rozwój dogmatów chrześcjańskich (proble­
mat teologiczny, antropologiczny, chrystologiczny). — Ko­
ściół i duchowieństwo. —Idea grzechu pierworodnego i odku­
pienia. — Patrystyka (św. Augustyn). — Scholastyka (św. 
Tomasz z Aquinu). — Realizm i nominalizm. —Teorje fizy­
kalne (cztery żywioły ziemskie, piąty niebieski; ruch prosto- 
linjowy i kolisty).—Kosmologiczne teorje: geometryczna i an- 
tropocentryczna. — Kulista forma ziemi. — Kwestja antypo­
dów.—Wiadomości gieograficzne: Jerozolima zajmuje środko­
wy punkt ziemi. Mapa Lionarda Dati. —Wiadomości histo­
ryczne. — Filozofja historji św. Augustyna. — Stworzenie 
świata i sąd ostateczny. — Istnienie świata podzielone na 

6—7 okresów.—Wychowanie średniowieczne) ....*.

31

120

148



— 299 —

Sir.
VI. Pogląd na życie i świat w nowożytnych wiekach. Odrodze­

nie {renesans) i reformacja. (Odrodzenie w sztuce, litera­
turze (humanizm) i w wiedzy. — Zwiastuni jego w średnich 
wiekach.—Jan Szkot, Erigena, Jan Salisbury, Abelard, Ro­
ger Bacon, Durand de St. Pouręain, Duns Szkot, Wilhelm 
Occam, Mikołaj Kuzańczyk.—Cechy odrodzenia: naturalizm, 
indywidualizm (Dante, Petrarka Boccacio, Pico z Mirandoli, 
Macchiavelli, Rabelais, Franciszek Filelfo), racionalizm, ary- 
stokratyzm.— Kościół, hierarchja a odrodzenie (papież Mi­
kołaj V i Leon X).—Rozszerzenie humanizmu po całej Euro­
pie (Agryppa, Reuchlin, Erazm). — Reformacja,((początkowo 
protest przeciw odrodzeniu i humanizmowi i chęć odnowie­
nia ewangielicznego chrześcjaństwa. — Stan kapłański. — Dą­
żenie reformacji do powrotu do pierwotnego chrześcjań­
stwa.—Zwiastun tego w średnich wiekach.—Arnold z Bre- 
ście, Segarelli, Marsiglio z Padwy, Wilhelm Occam, św. 
Katarzyna, św. Franciszek z Assyźu, Katarzy, Albigiensi, 
Waldensi, Wiklef.—Reformacja czeska.—Tomasz ze Szczyt­
nego, Konrad Waldhauser, Milicz z Kromierzyźa, Maciej 
z Janowa, Jan Hus, Piotr Chelczycky, „Bracia czescy".—Lu­
ter, Zwingliusz, Kalwin. — Ostateczna zgoda odrodzenia z re­
formacją.—Rozwój religji w katolicyzmie i protestantyzmie.— 
Pietyzm, jansenizm. — Tolerancja religijna)..................

VII. Nowożytny racjonalizm. (Oddzielenie filozofji od teologji 
i od nauk specjalnych. — Państwo a narodowość. —Wskrze­
szenie starożytnych systematów filozoficznych. — Akademja 
we Florencji. — Spory między zwolennikami Platona i Ary­
stotelesa. — Piotr Ramus. — Lipsius. — Gassendi. — Scep- 
tycy. — Filozofja natury we Włoszech i w Niemczech (Ku­
zańczyk, (Cusa), Telesio). — Mistyka (J. Bóhme).— Astro- 
logja, magja, alchemja. — Odkrycia gieograficzne, kosmo­
logiczne, astronomiczne. — Kopernik, Tycho de Brahe, Ke­
pler, Giordano Bruno, Galileusz. — Prace w zakresie fizy­
ki (Galileusz, Hugenius, Newton), chemji (Boyele, Sfahl), bjo- 
logji (Vesal, Harvey, Malpighi).—Znajomość historji.—Przy­
rodzona religja (Herbert z Cherbury). — Wynalazek papieru 
i druku. — Rozwój nowożytny filozofji‘(kierunek indukcyjny 
w Anglji, dedukcyjny na stałym lądzie). — Różnica między 
racjonalizmem starożytnym a nowoczesnym. — Bacon, Hob- 
bes, Descartes, Komensky, Leibnitz.— Racjonalistyczne obja­
śnienie religji, historji, języka, prawa, państwa, sztuki wy­

200



— 300 —

Str.
chowania. — Optymistyczne ideały „Oświecenia". — Reakcja 
(nowoczesny naturalizm: Rousseau, Hume, Kant). — Roman­
tyzm i nowohumanizm. — Pesymizm i melioryzm.—Dążenie 
do wytworzenia nowej syntezy kulturalnej).............................

VIII. Uwagi końcowe. (Pierwiastki nowej kultury: naturalizm, ra­
cjonalizm, woluntaryzm, humanitaryzm jako miłość bliź­
niego ..................................................................................

Literatura..................................................................................................................

242

293

301



LITERATURA.

I. Dzieła treści ogólnej.

a) Historyczno-filozoficzne.

Ueberweg-Heinze. Grundriss der Geschichte der Philosophie, wyd. 
8 r. 1896—1898

Bax Ern. B. A handbook of the history of philosophy. 1886.
Bascom John. An historical interpretation of philosophy 1893.
Baumann 7. Geschichte der Philosophie nach Ideengehalt und 

Beweisen. 1890.
Ber^mann Jul. Geschichte der Philosphie, t. II 1892.
Erdmann J. E. Grundriss der Geschichte der Philosophie, wyd. 

4 r. 1896.
Eucken R. Die Lebensanschauungen der grossen Denker, 2 wyd. 

1899 r.
Fouillee Alf. Histoire de la philosophie, 5 wyd. 1887.
Janet Paul et ^eailles Gabriel, Histoire de la philosophie. Les 

probtómes et les ecoles, 2 tomy 1887.
Lewes George H. The biographical history of philosophy from 

its origin in Greece down to the present dey 1883.
Prochazka Er. X. Katechismus dejin fiłosofie 1890.
Rehmke J. Grundriss der Geschichte der Philosophie zuni Selbst- 

studium und fiir Vorlesungen 1896.
Schwegler Alb. Geschichte der Philosophie im Umriss, ein Leitfa- 

den zur Uebersicht, 15 wyd. 1891.

17 .!



— 302 —

Weber Alf. Histoire de la philosophie europeenne, 3 wyd. 1883.
Windelband W. Geschichte der Philosophie, 2 wyd. 1900.

b) K u I t u r a I n o-h i s t o r y c z n e 
(wraz z dziejami etyki).

Barth P. Die Philosophie der Geschichte ais Sociologie I. 1897.
Breysig K. Kulturgeschichte der Neuzeit, vergleichen de Entwic- 

kelungsgeschichte der fiihrenden VÓlker Europas und ihres socialen und 
geistigen Lebens, 2 tomy 1901.

Crozier J. B. Civilization and progress: outtine of a new system 
of philosophy, 1888.

Dilthey W. Einleitung in die Geisteswissenschaften I. 1883.
Draper J. W. Dzieje stosunku wiary do rozumu.
Draper J. W. History of the intellectual development of Europę. 

1863.
Hettner H. Litteraturgeschichte des 18 Jahrhunderts, 3 wyd. 

3 toms 1873-1879.
fanet P. Dzieje nauk politycznych.
fodl Pr. Geschichte der Ethik in der neueren Philosophie 1882— 

1889.
Kdstlin. Geschichte der Ethik. 1887.
Lange Alb. Geschichte des Materialismus, 5 wyd, 1896.
Lavisse A. Vue generale de 1’histoire politique de 1’Europe 7 wyd. 

1899.
Lecky W. E. H. Sittengeschichte Europas von Augustus bis auf 

Karl den Grossen 1870—71 (niem. przedklad H. Jolowicza).
Lecky W. E. H. Geschichte des Ursprungs und Einflusses der 

Aufklarung in Europa 2 wyd. 1873 (przekład niem. Jolowicza H.)
Luthardt. Die antike Ethik in ihrer geschichtl. Entwickelung ais 

Einleitung in die Geschichte der christlichen. Morał, 1887,
Sidgwick H. Outlines of [history of ethics for english readers, 2 

wyd. 1888.
Stein L. Die sociale Frage im Lichte der Philosophie, 1897.
Paulsen Er. System der Ethik 5 wyd. 1900.
Riehl. Der philosophische Kriticismus, 1876.
Rocholl. Die philosophie der Geschichte, 1878.
Schmidt L. Die Ethik der alten Griechen, 1882.
Troels Lund. Himmelsbild und Weltanschauung im Wandel der

Zeiten (niem. przekład Leo Bloch 1900).
Tullock John. Modern theories in philosophy and religion. 1884).
WUlmann Ctto. Geschichte des Idealismus, 1896.
Ziegler Th. Geschichte der Ethik, 2 tomy 1881.



— 303 —

II. Filo%ofja starożytna.

Mailach. Fragmenta philosophorum graecorum, 1860—1861.
Fairbanks Ar. The first philosophers of Greece 1898.
Diels H. Doxographi graeci 1879.
Usener Her. Epicurea 1887.
Preller (początkowo Riłter i P^ Historia philosophiae Graeco-ro- 

manae ex fontium locis contexta, 8 wyd. u Wellmanna 1898 (cyfrowa­
no RP,

Zeller Edv. Philosophie der Griechen, 5 tomów.
Zeller Edv. Grundriss der Geschichte der griechischen Philosop- 

hie, 6 wyd. 1901.
Aall. Geschichte der Logosidee in der griechischen Philosophie, 

1896.
Baeumker. Das Problem der Materie in der griechischen Philo­

sophie, 1890.
Benard Ch. La philosophie ancienne 1885.
Benard Ch. Platon, sa philosophie, 1892.
Benn A. W. The greek philosophers, 2 t. 1882.
Benn A. W. The philosophy of Greece considered in relation to

the character and history of its people 1898.
Brochard V. Les scieptiques grecs, 1887.
Cada Er. Nastin starovekeho dęjepisectvi filosofie, 1891.
Dickinson G. Lowes The greek view of life, 2 wyd. 1898.
Drtina Fr. Stoika Epikteta Eukovet mravnich naućeni, 2 wyd.

1901.
Durdlk J. Dejepisny nastin filosofie recke, 1892.
Favre (M-me Jules), La morale de Socrate (popularne).
Favre (M-me Jules). La morale d‘Aristote (popul.)
Fouillee Alf. La philosophie de Socrate, 1874.
Fouillee Alf. La philosophie de Platon (1888—1889).
Gomperz Th. Griechische Denker. Eine Geschichte der antiken

Philosophie t. I, 1896, t. II, 1901.
Grotę George. 
Grotę George. 
Grotę George.

History of Greece.
Plato und the other companions of Socrates 1889.
Aristotle, 1872.

Guyan M. La morale d’Epicure et ses rapports avec les doctrines 
contemporaines, 1886.

Heinze. Die Lehre von Logos in der griechischen Philosophie. 
1872.

Marshall fohn. A short history of greek philosophy, 1891.
Cgereaii F. Essai sur le systeme philosophique des stoiciens, 1885.
Pawlicki St. Historja filozofji greckiej, 1890.
Schwegler A. Geschichte der grieck. Philosophie, 1889.



— 304 —

Wallace W. Outlines of the philosophy of Aristotle, 1886.
WeygoJdt P. Die Platonische Philosophie, 1882.
Weygoldt P. Die Philosophie der Stoa, 1883.
Windelband W. Geschichte der alten Philosophie (Iv. Mullera

Handbuch der klass Alterthumswissenschaft, V, 1 — 2 wyd. 1894.

III. Filozof ja średniowieczna.

Doubrava Pr. Pamatky sv. Aurelia Anguslina, I t. 1893.
Bicken H. y. Geschichte und System der mittelalterlichen Wel- 

tanschauung, 1888.
Haurean B. Histoire de la philosophie scolastiąue, 3 t. 1872 — 

1880.
Hlavaty V. Rozbor filosofie sv. Tomaśe Akvinskeho, 1885.
Huber J. Die Philosophie der Kirchenyater, 1859.
Keim Th. Rzym i chrześcjaństwo.
Pospi^il J. Filosofie podle zasad sv. Tomase Akvinskeho, 2 tomy 

1883, 1897.
Reuter H. Die Geschichte der religiósen Aufklarung im Mittel- 

alter. 2 tomy 1875—1877.
Sabatier Paul. Vie de S. Frangois d’Assise, 9 wyd. 1894.
Stdckl Alb. Geschichte der Philosophie des Mittelalters; 3 tomy 

1864—1866.
^Aulf M. de. Histoire de la philosophie medievale, 1900.

IV. Renesans i reformacja.

Berger A. C. Die Kulturaufgaben der Reformation, 1895.
Bezold von Fr. Geschichte der deutschen Reformation.
Bdhringer F. Die Kirche Christi und ihre Zeugen oder die Kir- 

chengeschichte in Biographien, 1858:
Burckhardt J. Kultur der Renaissance in Italien, 2 tomy, 4 wyd. 

1886.
Carriere. Die philosophische Weltanschauung der Reformations- 

zeit, 2 wyd. 1887.
Dilthey W. Auffassung und Analyse des Menschen im 15 und 16 

Jahrhundert.
Dilthey W. Das natiirliche System der Geisteswissenschaften im 

17 Jahrh.
Dilthey W. Die Autonomie des Denkens, der konstruktive Ratio- 

nalismus und der pantheistische Monismus im 17 Jahrh.



— 305 —

Geiger L. Renaissance und Humanismus in Italien und Deutsch- 
land, 1882.

Keller Lud. Die Anfange der Reformation und die Ketzerschulen 
1897.

Kdrting G. Die Anfange der Renaissancelitteratur in Italien. I. 
1883.

Voigt G. Die Wiederbelebung des klassischen Alterthums, 3 wyd. 
1898.

V. Filozof ja nowożytna.

Fischer Kuno. Geschichte der neueren Philosophie, 4 wyd. 1897.
Fischer Kuno. Francis Baco und seine Nachfolger, 2 wyd. 1875.
Erdmann J. E. Versuch einer wissenschaftlichen Darstellung der 

Geschichte der neueren Philosophie, 1834—1853.
Durdfk J. Dejepisny nastin filosofie novoveke. Dii I. Od Des- 

cartesa aź po Kanta, 1870.
hurdik J. Dejiny filosofie nejnovejśi, 2 sv. 1885—1887.
Lalckenberg R. Histroja nowszej filozofji.
Hdffding H. Geschichte der neueren Philosophie 1895—6, prze­

kład z duńskiego Bendixena.
Chamberlain H. S, Die Gruntłagen des neunzehnten Jahrhun- 

derts, 2 t. 1899.
Merz M. J. A history of the european thought in the nineteenth 

century.
Papillon F. Histoire de la philosophie moderne dans ses rapports 

avec le developpement des Sciences de la naturę, 1877.
Steiner R. Welt-u. Lebensanschauungen in neunzehnten Jahr- 

hundert, 2 t. 1901.
Windelband W. Die Geschichte der neueren Philosophie in ihrem 

Zusammenhange mit der allgemeinen Cultur und den bcsonderen Wissen- 
schaften 2 t. 2 wyd. 1899.

Ziegler Th. Die geistigen und socialen Strómungen des XIX 
Jahrhunderts 1900.

VI. Literatura kościelno-religijna.

Funk F. X. Lehrbuch der Kirchengeschichte, 2 wyd. 1890.
Harnack Ad. Lehrbuch der Dogmengeschichte, 3 t. 1886 — 1890.
Harnack Ad. Grundriss der Dogmengeschichte, 2 wyd. 1893.
Hase K. Kirchengeschichtliches Lehrbuch zunachst fiir akade- 

mische Vorlesungen, 11 wyd. 1886.



306 —

Hergenrolhei- J., Handbuch der allgemeinen Kirchengeschichte, 3 t. 
wyd. 3. 1884—1886.

Chantepie de la Saussaye, Lehrbuch der Religionsgeschichte, 2 
wyd. 1897.

Kraus F. X., Kirhengeschichte fur Studierende, 3 wyd. 1887.
Kryhtxxfek Fr. X., Dejiuy clrkevni. 1883.
Kurtz I. H., Lehrbuch der Kirchengeschichte, 10 wyd. 1887.
Loofs Fr., Leitfaden zum Studium der Dogmengeschichte, 3 wyd. 

1893 r.
Miiller K., Kirchengeschichte. 1 t. 1892, II t. 1900.
Neander Aug., Allgemeine Geschichte der christlichen Religion 

und Kirche. 1852.
Pfeiderer Otto, Geschichte der Religionsphilosophie von Spinoza 

bis auf die Gegenwart, 3 wyd. 1893.
Piinjer Bernhard, Geschichte der Christlichen Religionsphilosophie 

zeit der Reformation 1880.
Sabatier Aug., Esquisse d’une philosofie de la religion d’aprós la 

psychologie et l‘historie 1897.

VII. Historja nauk specjalnych.

Allmann, Greek geometry from Thales to Euclid. 1877—1887.
Apelt C. F, Die Reformation der Sternkunde. 1852.
Berger H., Geschichte der wissenschaftlichen Erdkunde bei den 

Griechen I. 1887.
Bluntschli, Geschichte der neueren Staatswissenschaft, 3 wyd. 1881.
Bunbury, History of the geograpfy of the ancients 1879—1882.
Cantor M., Vorlesungen iiber Geschichte der Mathematik. 1 tom. 

2 wyd. 1895, II t. 1892.
Baremberg, Histoire des Sciences medicales. 1870.
Dessoir M., Geschichte der neuren deutschen Psychologie. 2 wyd. 

1897 r.
Drtina Fr., Ffideni jevu duśevnich v recke pilosofii.
Diihring, Kritische Geschichte der allgemeine Principien de Mecha­

nik. 1877.
Gerhardt, Geschichte der Mathematik in Deutschland. 1877.
Gow, A short history of greek mathematics. 1884.
Giinlhner Sleg., Abriss der Geschichte der Mathematik und der 

Naturwissenschaften im Altertum (w I. Mullera Handbuch der Klass. 
Altertumswissenschaft V, 2, 2 wyd. 1894).

Gylden Hugo, Die Gruntlehren der Astronomie nach ihrer ge- 
schichtlichen Entwickelung dargestellt. 1877.



— 307 -

Heller A., Geschichte der Physik von Aristoteles bis auf die neueste 
Zeit, 2 t. 1882—1884.

Heussler H., Der Kation alismus des 17 Jahrh. (Descartes, Spinoza, 
Leibniz in seinen Bez. zur Entwickelungslehre) 1885.

Hildebrand K., Geschichte u. System der Rechts-und Staatsphi- 
losophie. 1860.

Hoefer, Histoire de 1’astronomie. 1873.
Hoefer, Histoire de la chimie. 1866.
Chaignet A. Ed., Histoire de la psychologie des Grecs. 3 tomy. 

1888—90.
Krejci F., Novejśi smery v psychologii.
Lasswitz Kurd, Geschichte der Atomiśtik vom Mittelalter bis New­

ton, 2 t. 1890.
Mach E., Die Mechanik in ihrer Entwickelung historisch-kritisch 

dargestellt. 1883.
Masaryk T. T., Zakladove konkretne logiky. 1885.
Alauy Alf, La magie et 1’astrologie dans l’antiquite et au mo- 

yen age. 1860.
Max Marie, Histoire des Sciences mathematiques et physi- 

ques. 1888.
Meyer, Geschichte der Chemie. Von den altesten Zeiten bis zur Je- 

genwart, 2 wyd. 1895.
Poggendorf Geschichte der Physik, 1879.
Prantl K., Geschichte der Logik im Abendlande, 2 t. 1861—70.
Puschmann, Geschichte des medizinischen Unterrichts von den 

altensten Zeiten bis zur Gegenwart, 1889.
Rosenberger, Geschichte der Physik, 3 t. 1883—1890.
Siebeck H., Geschichte der Psychologie. 1880—1884.
Yorldnder Er., Gesch. d. philos. Moral-Rechts — und Staatslehre 

der Engliinder und Franzosen. 1855.
Wernicke, Die mathematisch - naturwissenschaftliche Forschung. 

1898 r.
Whewell, History of the inductive Sciences, 3 wyd.
Wolf R., Geschichte der Astronomie. 1877.











100000299983


